# कुमारकर्त्तव्य 📉



लेखक---

पाठक शमानन्द, उपदेशक दयानिधि पाठक, एडवोकेट शुद्धिपत्र ।

|            |        | <b>3 0</b>       |                   |  |
|------------|--------|------------------|-------------------|--|
| वृष्ठ      | पंक्ति | अशुद्ध           | शुद्ध             |  |
| १६         | १८     | ख्बाब थी         | ख़बबा था          |  |
| २१         | २१     | परोकार           | परोपकार           |  |
| ३६         | ११     | विशः             | दिशः              |  |
| "          | ११, १२ | , १५ प्राविशत्   | प्राविश <b>न्</b> |  |
| <b>ध</b> र | १५     | पुष्ट            | पुष्टि            |  |
| કક         | १      | खर्शेन           | स्पर्शेन          |  |
| 84         | ą      | कीर्ति <b>नं</b> | कीर्त्त <b>नं</b> |  |
| 2)         | લ      | माष्ट्रङ्ग       | मष्टाङ्गं         |  |
| 46         | १०     | खेत              | श्वेत             |  |
| १०१        | 9      | की जाती          | को जाती           |  |
| १०४        | 8      | हों न            | नहीं              |  |
| १०६        | દ      | फला भाग          | फूछा भाग          |  |
| ११६        | १४     | शुक्र क्षण       | शुक्रक्षरण        |  |
| १३६        | ધ્ય    | विद्या           | विद्यां           |  |
| १६५        | ષ      | वर्षे            | वर्षे             |  |
| १८०        | 9      | उन्नन शील        | उन्नतिशील         |  |
| २०६        | २२     | उहाहरण           | उदाहरण            |  |
| २१४        | २      | जनः              | जनाः              |  |

नोट—इसके अतिरिक्त प्रेस में छपते समय मात्राओं के गिर जाने तथा अन्य ऐसे ही कारणों से पुस्तक में कुछ ऐसी भी अशुद्धियां रहगई हैं जो प्रकरण से जानी जा सकती हैं, वाचकवृन्द उन्हें पढ़ते समय शुद्ध करलें।

विनीत लेखक

\* ग्रोइम् परमात्मने नमः \*

# कुमारकर्त्तव्य

श्रर्थात्

भारतवर्षीय कुमारों का कर्त्तव्यनिरूपण प्राचीन सृषि मुनियों के प्रमाणों और आधृनिक पास्त्रवर्षे विद्वानों की सम्मति सहिते।

त्रापदां कथितः पंथा इन्द्रियागामसंयम् । तज्जयः सम्पदां मार्गो येनेष्टं तेन गुम्मताम् ॥

सम्पादक ग्रीर प्रकाशकः

श्रीमान् वैद्यशिरोमणि, सिद्धान्तविशारत्, साहिट्यशिरोमणि पाठक शमानन्द उपदेशक

तथा

साहित्यरत पण्डित द्यानिधि पाठक एडवोकेट इटावा

पं॰ सरयूदयालु दीक्षित के प्रबन्ध से मित्र प्रेस, इटावा में मुद्रित।

तृतीय संस्करण ) संवत् १६८७ वि॰ रिम्ल्य २००० रिसन् १६३१ ई० रि॥)

KXKXKXKXKXKXKXKXKXKXKX

# विषयसूची।

|      | 'पय                                   |         | 58           |
|------|---------------------------------------|---------|--------------|
| ş    | प्रस्तावना                            | ••      | \$           |
|      | द्वितीयावृत्ति की भूमिका              |         |              |
| 3    | तृतीय संस्करण की भूमिका               | •       | ς            |
|      | विषयप्रवेश                            |         |              |
| 4    | कुमारावस्था की महिमा                  | • •     | १५           |
|      | शारीरिकोन्नति                         |         |              |
|      | ब्रह्मचर्यः                           |         |              |
| 4    | ब्रह्मचर्यं का स्वरूप                 | • •     | <b>४३</b>    |
|      | व्यायाम और प्राणायाम                  |         |              |
| १०   | शरीरविज्ञान                           | • •     | ·· 99        |
| ११   | मानसिक विकाश                          |         | ११७          |
|      | विद्या और गुरु सेवा                   |         |              |
| १३   | चरित्रसंगठन                           | ••      | १३७          |
| १४   | जीवनसाफल्य के साधन                    | •••     | १५४          |
| ફધ્ય | सदाचार और व्यावहारिक सभ्यता · · · · · | •••     | १८३          |
| ર દ  | समाजसेवा''' ••• ••• ••• ••• •••       | •••     | २०७          |
| १७   | भारतमहिमा और मातृभूमिसेवा             | •••     | २२१          |
| १८   | विशेष                                 | •••     | २३६          |
| 3 \$ | उपसंहार                               | • • • • | રુકદ         |
| २०   | सुमनचयन-अरोग्यता के नियम              | •••     | ર <b>ઝ</b> ૭ |
|      | व्यावहारिक सभ्यता के नियम …           | ·       | २५५          |
|      | स्वप्नदोष                             | •••     | २५६          |
|      |                                       |         |              |

#### प्रस्तावना ।

संसार बहुत से अंशों और बहुत सी बातों में कुमार ही है। साथ ही संसार का सारा भविष्य कुमारों पर ही निर्भर करता है। मनुष्य में जितनी शिक्तयां होती हैं उन सब का विकाश और उन्नित कुमाराबस्था में होती है। इस अवस्था में उसके हदय में जिन २ गुणों का बीजारोपण होता है बही गुण आगे चल कर उसके तथा साथ ही साथ बहुत से अंशों में समाज के चित्रगठन में विशेष रूप से सहायक होते हैं। यहां कारण है कि सब प्रकार की महत्वपूर्ण शिक्षाओं का आरम्भ कुमारों से ही होता है।

कुमारों में एक सर्वाङ्गपूर्ण मनुष्य का आदर्श ठीक उसी प्रकार छिपा होता है जिस प्रकार संगमरमर के किसी टुकड़े में कोई सुन्दर मूर्त्ति छिपी होती है, कुमार रूपी इस टुकड़े में से सुन्दर मूर्त्ति निकालने के लिये शिक्षा मूर्त्तिकार का काम करती है, सत्सङ्गति इस मूर्त्ति बनाने के कार्य में टांको का काम करती है, ब्रह्मचर्य से उस पर पालिश होती है और सदा-चार मानो उसको सुसज्जित और प्रतिष्ठित करता है।

प्रस्तुत पुस्तक "कुमार कर्त्तव्य" उन्हीं कुमारों के लिये है जिन पर किसी एक देश का नहीं बिक सारे संसार का भविष्य निर्भर करता है और इसमें कुमारों के लिये सब से अधिक आवश्यक ब्रह्मचर्य, सत्सङ्गति, सदाचार इन तीन बातों पर विशेष ज़ोर दिया गया है ये तीनों ही बातें ऐसी हैं जिन्हें संसार खतः सिद्ध मानता है और जिनका उपयोगिता अथवा उत्तमता प्रमाणित करने के लिये किसी विशेष प्रमाण अथवा प्रयासको अवश्यकता नहीं होती। यदि किसी बात की आवश्यकता है तो वह केवल उसका महत्व और लाभ बतलाने की न कि उसके उत्तम और उपयोगी होने का प्रमाण देने की, और इस पुस्तक में इन्हीं तीनों बातों का महत्व बतलाया गया है। और इसी महत्व बतलाने के कारण इस पुस्तक का भी महत्व है।

ब्रह्मचर्य एक ऐसा विषय है जिसका महत्व हमारे पुनीत भारतवर्ष में कुमारों को विद्यारम्भसंस्कार के समय ही बतला दिया जाता था और जिसकी रक्षा के लिये बहुत से नियम बना दिये गये थे। गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने के पहले कुमारों को ब्रह्मचर्य का पालन करना बहुत ही आवश्यक हुआ करता था। कुमारों को जो कुछ पढ़ाया जाता था उसका भी बहुत सा अंश ब्रह्मचर्य की महिमा ही था।

ब्रह्मचर्य के उपरान्त कुमारों के लिये दूसरी आवश्यक बात सत्सङ्गति है, बात यह है कि ममुख्य स्वभाव से ही अमुकरण-प्रिय है, प्रत्येक ममुख्य अपने संगी साथियों को जो कुछ करते देखता है स्वयं भी वही करने लग जाता है संगति और आच-रण दोनों का ही प्रभाव इतना प्रबल होता है कि वह बिना दूसरेके चरित्र सङ्गठन में सहायक हुए रह ही नहीं सकता यह प्रभाव प्रायः बिल्कुल अनजान में और अवश्यम्भावी हुआ करता है। इस कारण अनाचार और संसर्गदोषको एक प्रकार का भीषण विष मान सकते हैं जो समाज कपी शरीर में प्रवेश करते ही भयंकर रूप से बढ़ने लगता है। यही कारण है कि अनेक विद्वान शिक्षा की अपेक्षा संगति और सदाचार का महत्व अधिक मानते हैं। सत्सङ्गति का शुभ परिणाम जीवन की सभी अवस्थाओं और सभी परिस्थितियों में होता है।

एक विद्वान का मत है कि सत्संगति ही सदाचार शिक्षा की सब से अच्छी पाठशाला है और सज्जनों का चरित्र ही नीति शास्त्र की सब से अच्छी पुस्तक है, और सत्संगति से जिस सदाचार की शिक्षा मिलती है वह सदाचार ही मनुष्य जीवन का सब से अधिक महत्वपूर्ण, उपयोगी और आवश्यक अंग है। जीवन की शोभा, महत्ता और श्रेष्ठता सदाचार ही से होती है। सच तो यह है कि एक मात्र सदाचार हो संसार का व्यवस्थापक नियम है। ऐहिक और पारलीकिक दोनों प्रकार के सुखों का सब से अच्छा और बड़ा साधन सदाचार ही है। जो व्यक्ति कोरा विद्वान अथवा बुद्धिमान हो परन्तु सदाचारी न हो वह अपनी विद्वत्ता और बुद्धिमत्ता का श्रेष्ठ उपयोग भी कर सकता है और निकृष्ट उपयोग भी, परन्तु किसी सदाचारी से आप समाज के कल्याण और उपकार के अतिरिक्त हानि अथवा अपकार की स्वप्न में भी आशा नहीं कर सकते।

#### [8]

बस प्रस्तुत पुस्तक में इन्हीं उपयोगी और आवश्यक बातीं का अच्छे ढंग से समावेश किया गया है। पुस्तक की उपयो-गिता इसी से सिद्ध है कि पहले संस्करण की १००० प्रतियां हाथों हाथ बिक गई और लेखक महाशय को इसका दूसरा संस्करण प्रकाशित करना पड़ा। मुक्ते यह विश्वास है कि युवकसमाज में इस पुस्तक का बराबर अच्छा आदर होता रहेगा और लेखक महाशय इसे निरन्तर उत्तरोक्तर उपयोगी बनाते रहेंगे।

> काशी १०-६-२०

रामचन्द्र वर्मा



# द्वितीयावृत्ति की मूमिका।

संसार में जन्म धारण करने के पश्चात् मनुष्य का सन्तान कुछ काल में स्वभावतः संसर्गज संस्कार प्राप्त करता है। जिस प्रकार फ़ोटोग्राफर का कैमरा लेंस के द्वार से अपने भीतर के छेट पर प्रतिबिद्ध धारण करता है उसी प्रकार मान्व सन्तान इन्द्रियद्वारक्षण लेंस से अन्तः करण क्षणी पटल पर संस्कार अङ्कित करता है। और गृहीत संस्कारानुसार स्मृति तथा स्मृत्यनुसार प्रवृत्ति बनाता है।

काल, साधन, सामर्थ्य और स्वामाविकशमिरुचि के अनुसार जो स्वभावतः संसर्गज संस्कार उपलब्ध होते हैं उनकी मात्रा अधिक होने पर वह प्रवल और नैमित्तिक साधारण शिक्षादीक्षाजन्य भाव प्रायः निर्वल होते हैं, इसी लिये अनुभवी विद्वानों ने वर्त्तमान शिक्षाप्रणाली में सुधार और संशोधन की व्यवस्था कर कुमारों का उत्तम लात्रावासों में निवास नियत कर कुसङ्ग से रक्षित रखने का प्रवन्ध किया है और प्राचीन काल का अनुकरण करके वर्त्तमान में गुरुकुल ऋषिकुलादि की प्रणाली स्थापित की गई है।

जिन महानुभावों ने भली भांति निश्चित कर लिया है कि विद्यार्थीजीवन समस्त जीवन का मूल तथा गृहस्थादि आश्रमों की सफलता का हेतु है, वह कीमारजीवनरूपमूल में सदाचारामृतसिञ्चन की व्यवस्था करके संसर्गज दोवों से सुरक्षित रखने के साथ ही नैमित्तिक शिक्षा दीक्षा का भी उचित प्रवन्ध करते हैं।

मैंने इस पुस्तक में जिस शिक्षा दोक्षा का सूत्रपात किया है उससे विशेष फल के प्राप्त्यर्थ यह निवेदन कर देना आव-श्यक है कि कुमारों को संसर्गज कुसंस्कारों से सुरक्षित रख कर ही विशेष लाभ की आशा हो सकती है।

मनुष्य समाज का सब से बड़ा घन उसके कुमारों का पिवन्न जीवन है जिस समाज ने अपने कुमारों के जीवन को उपयोगी बनाने में उपेक्षा की है वह सब प्रकार के ऐश्वर्य प्राप्त होने पर भी भविष्य में अधोगित को प्राप्त हुआ है और जिस समाज ने अपने इस मूळधन की रक्षा करने में अनेक भांति के प्रयत्न किये हैं वह भविष्य में उन्नित रूपी व्याज को प्राप्त होकर चिरस्थायो ऐश्वर्य को लाभ कर सका है।

सम्प्रति विद्यार्थियों को संसर्गज दोषों से रक्षित रखने का सम्यक् प्रबन्ध न होने के कारण उनमें जो कुसंस्कार उल्पन्न होजाते हैं उनका अनिष्ट परिणाम विद्यार्थी ही नहीं प्रत्युत समाज भी भोगता है। विद्यार्थी कुमारावस्था में अपरिपक्क बुद्धि होने के कारण उचित नीति नियम का पाळन करना नहीं जानते और प्रायः दुनीति स्वार्थियों के प्रपञ्च में ग्रस्त होकर बड़ी भारी हानि कर बैठते हैं जो राजा और प्रजा दोनों हो के छिये अनिष्ट होकर चिन्ता का कारण बन जाती है।

इन्हीं सब बातों का विचार करके इस पुस्तक में उन सब नियमों का दिग्दर्शन किया गया है जिससे कुमारों का जीवन अनिष्ठ विषय वासनाओं और हानिकारक भावों से रिक्षत रहे और दुराचारी वश्चकों की वश्चकता से बच कर अपने देश समाज और साम्राज्य के लिये लाभदायक बने।

प्रथम बार सन् १६१५ ई० में यह पुस्तक नवलिक शोर प्रेस कानपुर में मुद्रित की गई थी जिसकी १००० प्रतियां हाथों हाथ निकल जाने से शीघ्र ही द्वितीया मृद्रित कराने की आव-श्यकता हुई। पर काग़ ज़ की मँहगाई आदि कारणों से बिलम्ब हुआ, अनेक सक्जनों की प्रेरणा से यह द्वितीय संस्करण भारत के कुमारों के कर कमल में समर्पित है। यदि हमारे देश के नवयुवक गण इसको पढ़ कर अपने आचार व्यवहार में लावेंगे तो मैं अपने प्रयत्न को सफल समभंगा।

इस बार कितपय महानुभावों की सम्मित से पुस्तक में न्यूनाधिक्य किया गया है। कुमारहितैषी विद्वानों से प्रार्थना है कि यि पुस्तक में कोई ब्रुटि प्रतीत हो तो मुभे सचित कर अनुम्रहीत करें। नागरी के प्रसिद्ध लेखक तथा हिन्दी-शब्द-सागर के सम्पादक श्रीयुत बाबू रामचन्द्र वर्मा ने इस पुस्तक की मस्तावना लिखकर जो इसके मूल्य और मेरे उत्साह को बढ़ाया है इसके लिये में उन्हें अन्तः करण से धन्यवाद देता हूं। पुस्तक रचनामें जिन विद्वानों के रचित ग्रन्थों से मुभे सहायता मिली हैं में उनका कृतब हूं।

कुमार हितैषी—

यमानन्द उपदेशक

निच।सी ख़ानपुर औरैया प्रान्त इटावा

### तृतीय संस्कर्गा की भूमिका।

प्रस्तुत पुस्तक का प्रथम संस्करण सन् १६१५ई० में नवल किशोर प्रेस कानपुर से प्रकाशित हुआ था और उसकी १००० प्रतियां शीव्र हो निकल गई। द्वितीय संस्करण सन् १६२०ई० में हितचिन्तक प्रेस काशी से निकाला गया और यद्यपि इस द्वितीय संस्करण की १००० प्रतियां भी शीव्र ही समाप्त हो गई थीं पर जनता की इस गुणबाहकता और उत्साह-वर्द्धन का उचित उत्तर देने में अनेक कारणों से हम अब तक असमर्थ रहे जिसके लिये क्षमा प्रार्थी हैं और जो सम्मान उसने पुस्तक के दो संस्करणों को स्वीकार करके हमारा किया है उसके लिये हम जनता के अति कृतज्ञ हैं।

जिस प्रकार जनता को इतने दिनों तक प्रतीक्षा में रखने का हमें खेद हैं उसी प्रकार इस बात से प्रसन्नता है कि हम तृतीय संस्करण में इस पुस्तक को उसके सम्मुख अधिक ब्राह्म और उपयोगी स्वक्ष्य में रख रहे हैं। हमें पूर्ण आशा है कि इससे कुमारों का विशेष कल्याण होगा। यद्यपि प्रथम संस्करण के पश्चात् द्वितीय संस्करण में भी कुछ न्यूनाधिक्य किया गया था पर पुस्तक के स्वक्ष्य में बिशेष परिवर्तन नहीं हुआ था। जब द्वितीय संस्करण प्रेस में पहुंच चुका था श्रीयुत् बाबू सम्पूर्णानन्दजी तथा अन्य सज्जनों ने पुस्तक में शारीरिक

विज्ञानप्रकरण के जोड़ देने की आवश्यकता प्रकट की थो, उस समय न तो इतना अवकाश हो था और न पुस्तक का तत्का-लीन स्वक्रप ही ऐसे प्रकरण के जोड़े जाने की आज्ञा देता था, पर यह सम्मति थी बहुमूल्य और कुमारों को कतिपय शारी-रिकज्ञान अवाञ्छनीय कदापि नहीं कहा जा सकता। इन्हीं तथा अन्यान्य कारणों से जिनमें सामयिक आवश्यकता भी एक है पुस्तक के इस तृतीय संस्करण में कुछ विशेषताएं की गई हैं।

द्वितीय संस्करण तक पुस्तक एक निबन्ध स्वक्षप में थी, प्रस्तुत संस्करण में कई नये प्रकरणों का समावेश ही नहीं किया गया है किन्तु पूर्व के अन्य प्रकरणों का स्पष्टांकरण और विशद वर्णन भी किया गया है तथा कुमारोपयोगी गूढ़ व आवश्यकीय बातों को समभाने के लिये चित्र भी दे दिये गये हैं। और ऐसा प्रयत्न किया गया है कि कुमारोपयोगी प्रायः सब ही बातों का समावेश संक्षेपतः पुस्तक में हो जाय। आशा है कि कुमार इस कर्त्तव्य निक्ष्यण को पढ़कर निर्णीत पथ पर अग्रसर हो अपने जीवन को परमोपयोगी और सफल बनावेंगे। जिन कुमारों को पुस्तक में वर्णित बातों का अधिक विशद ज्ञान प्राप्त करना हो उनके लिये पुस्तक के अन्त में एक सूची पाठ्य पुस्तकों की दे दी है वे उनको मनन करें।

इटावा बिजयादश्रमी संर १८८७ रे साहित्यरत्न पाठक द्यानिधि

#### सवैया ।

धार्मिक भूम जबै जग के निज ध्यान प्रजा हिन माहि धरेंगै। स्योहि 'शमानँद' बीर कुमार सबै मिलि कै पुरुषार्थ करेंगे। दीन दशा लखि कै तब हीं जगदीश छपा करि दुःख हरेंगे। रैमन साहसि साहस छोड़ न साहस से सब काज सरेंगे॥१॥

#### 4.

इन्द्रिन जीत बने नर बीर तबै भव सागर से उतरेंगे। वर्णरु आश्रम के अनुकूल 'शमानंद' वैदिक कर्म करेंगे। धर्म प्रचारक खार्थ विसारि सुधारक हैं जग में विचरेंगे। रेमन साहसि साहस छोड़ न साहस से सब काज सरेंगे॥ २॥

#### 46

आमिए मद्य विहाय जबै नर सात्विक भोजन पान करेंगे। भूम्र तमाल सिगार हटें मख के जग धूम्र घने प्रसरेंगे। हिंसक कर्म तजें सब ही अरु जीव सबै सुख सों विहरेंगे। रेमन साहिस साहस छोड़ न साहस सै सब काज सरेंगे॥३॥

#### 44

दीन अनाथ निराश्रित हू बिन अज्ञ जबै दुखसों न मरेंगे। हों अवला विधवा न दुखी अरु गोहित में नर ध्यान धरेंगे। बाल विवाह कुरीति निवारि युवापन में जब व्याह रचेंगे। रैमन साहसि साहस छोड़ न साहस से सब काज सरेंगे॥ ४॥

# अथ कुमारकर्त्तव्यम्।

### ‴विषय-प्रवेश्र™

य आत्मदाबलदा यस्य विश्व उपासते मशिसं यस्य देवाः। यस्यच्छायासतं यस्य सृत्युः कस्मे देवाय हविषा विशेम ॥

यज्ञः अ० २५ म० १३

आतिमक ज्ञान प्रकाशक है वह ईश शरीरहु को बलकारी। जाहि उपासिंह देव 'शमानँद' न्यायरुसील करें सिरधारी। जाकर आश्रय मुक्तिप्रदायक जे बिसराहिं लहें दुल भारी। भक्ति करौ वहि की नितही मिलि होय तबै यह जीव सुखारी॥

स्मकवर बादशाह अपनी अन्तिम विजययात्रा समाप्त कर राजधानी को लौट रहे हैं। साथ में असंख्य सेना चल रही है, शत्रुओं से प्राप्त रत्तराशि और सोने चांदी से लदी हुई गाड़ियां चरमराती चली जाती हैं सामने उत्तर भारत का विस्तीर्ण साम्राज्य है, जो अब उसका ही है, बेगमात का एक गिरोह भी साथ में है। ज़न, ज़मीन, ज़र, तीनों ही हैं। आगे डंके का शब्द होता जाता है, नक़ीब बोलते जाते हैं, बन्दीजन यश गान करते जाते हैं, सर पर मुकुट शोभायमान है, उत्पर डम्बर छत्र लहरा रहा है, चँवर दूर रहे हैं। इस प्रकार गजारूढ बादशाह अकबर एक छोटे से प्राम के पास होकर निकलते हैं और एक अर्द्ध-नग्न-बालक वृन्द को गेंद के खेल में तल्लीन देखते हैं। बादशाह की छाती भड़कने लगी, गला भर आया, आखें बन्द होगई, फीलवान को हाथी बैठाने का हुक्म होगया, सैकड़ों सर ज़मीन तक भुक गये, इज़ारों तलवारें स्थान से आधी खिच गईं, तीरस्दाज़ों नें तीरों को कमान पर बराबर कर लिया, सिपाहियों ने बन्दूकों आगे करलीं, गोलन्दाज़ों ने बाह्द की थैलियां सम्हा-ललीं, ख़ज़ानची ख़ज़ाने की गाडियों के पास पहुंच गये, वज़ीर हाथ जोड़ कर सामने खड़े हो गये। अकबर की भौंह का भारी होना था कि लश्कर में सन्नाटा खिच गया। प्रत्येक के हृदय में शब्द गूंजने लगे "के केंहु रंकिह करें नरेशू। कै केंद्रु नृपहि निकरहि देश्॥ "सेनापति नग्न असि निकालें खड़े थे। उनके मंह से शब्द निकले पड़ते थे।

> अनहित तोर प्रभू केहि कीन्हा। केहि दुइ सिर केहि यम चह लीन्हा॥ सकों तोर अरि अमरहु मारी। कहा कीट बपुरे नर नारी॥

शाहंशाह अकबर ने किसी की ओर भी न ताका। सीध खेलते हुए बालकों के समूह में घुस गये और एक धूलधूस-रित बालक को गले से लपटा कर देर तक रोधे और कहने छगे "यारो जबसे तुमसे बिछुड़ा कभी इस खुशी का मुंह न देख पाया। हेच है इस फटी गेंद और गर्दी गुबार से भरे मैदान के आगे यह सारी सल्तनत और निसार है इस वे फ़िकी की मीज पर सारी शाहाना शानशीकत और ऐशी इशग्त"। अब तो अकबर के आसुओं के साथ हज़ारों आंस्र भरने लगे, जवानों की तनी हुई छातियां ढोली पड़ गईं इँठो हुई मूछें भूक गई। सब के सामने कौमार जीवन का अनुपम दूर्य आकर उपस्थित होगया। प्रायः उजड़े हुए उद्यान का वसन्त समय स्मरण हो आया। कहां वे अट्ट आशाएं, उठती हुई उमगें, लहराती हुई मीजें और नैश्चिन्स की सुखद शीतल मन्द सुगम्ध समीर और कहां अब, की हुई भूलों का परिणाम, जीवन संग्राम की कर्कशता, प्रतिपदप्रतिद्वन्दता की घवरा-हर और चिन्ता की लपटों से लपटा हुआ युवाजीवन। सैनापति, सिपाही चपरासी और प्रधान कुछ दिन पहिले एक ही मैदान में खेलते थे और थोड़े ही काल में एक नायक और दूसरा सेवक बन गया, एक अदना सिपाही दूसरा आला सिपहसालार होगया। समुचे जीवन के दशमांश के सदुपयोग और दुरुपयोग ने यह आकाश पाताल का अन्तर कर दिया। यह है कुमार जीवन का चित्र।

कुमार जीवन की महत्ता. उपयोगिता तथा मनोहरता का आभाम कुमार शब्द से ही मिळता है। संस्कृत भाषा में "कुमार कीड़ायाम्" धातु से अच् प्रत्यय लगाकर कुमार शब्द सिद्ध होता है जो अनेकार्थवाची तथा बहुव्युत्पति-सम्पन्न है यथा (कुमारयित कीडतीति) जो खेळता है, (की पृथिव्यां मारयित दुष्टान्) जो पृथिवी में दुष्टों को मारता है, (कुमारयित नन्दित यत्र यस्मिन् सित्) आनन्द को प्राप्त होता है जिसमें वह, (कुत्सितो मारः कन्द्र्पों यस्मात्) कुत्रिय कामदेव है जिससे वह कुमार है हत्यादि।

कुमार शब्द का प्रयोग बालक, युवराज, स्कन्द, शुक, अश्वोपचारक आदि अर्थों में होता है \*। और इसके प्रत्येक अर्थ से उसकी यथार्थता तथा लावएयता प्रकट होती है। यहां इतना स्थान नहीं कि उसके प्रत्येक अर्थ की परिभाषा करके उसकी सार्थकता दिखाई जाय कुछ अर्थों की सारवस्ता का दिग्दर्शन यथास्थान पुस्तक में आगे मिल जायगा।

हैमकोश

वायुपुराण

<sup>\*</sup> कुमारः स्याच्छुके स्कन्दे युवराजेऽस्ववारके।
वक्षणद्भौना न द्वयो जात्यकाञ्चने॥
कुमारोऽस्वानुचारके
युवराजे शिश्रौ स्कन्दे शुके वक्षणवाद्ये।
कुमारं जात्यकनके कुमारीत्वपराजिता।
नदीभिद्रामतरणी कन्यका नवमान्युमा।
जम्बूदीपविभागञ्च"।

## कुमारावस्था की महिमा।

कोई विद्वान पञ्चवर्षीय बालक को, कोई यौवनावस्था से पूर्व की आयु वाले को, कोई युवराज और कोई अविवाहित को कुमार मानते हैं। अपने २ स्थान पर सब ही अर्थ कुमार शब्द से निकल सकते हैं। कुमार शब्द एक बहुकोण रहा है जिससे अनेक भावरिष्मयों का आभास सर्वधा स्वामाधिक है। परन्तु वर्तमान में यह शब्द नवयुवकों के लिये व्यवहृत हो-गया है और इसी सर्वसाधारण सुलभ अर्थ में इस शब्द का प्रयोग प्रस्तुत पुस्तक में किया गया है। इस पुस्तक के लक्ष्य न तो अज्ञान शिशु (पञ्चवर्षीय बालक) हैं और न नमुडने वाले कुकाट रूढ़ युवक ही हैं। इस पुस्तक के लक्ष्य वे जीवन संग्राम में उतरने के छिये तैयार होने वाले नवयुवक हैं जिनकी ओर हमारे बृद्ध नेतागण टकटकी लगाए सफल की कामना में मग्न रहते हैं।

पत्येक देश की सब से बड़ी सम्पत्ति सोना, चांदी, रत्न और बहुसंख्यक पशु नहीं कहें जासकते बरन् उसके कुमार होते हैं। प्रसिद्ध पाश्चात्य विद्वान मार्टन छूथर का बचन है।

"The prosperity of a country depends not on the abundance of its revenues nor on the strength of its fortifications nor on the beauty of its public huildings but it consists in the number of its cultivated citizens, in its men of education, enlightenment and character; here are to be found its true interest its chief strength or real power.

"अर्थात् किसी देश की सम्पदा उसके भूमिकर (मालगु-ज़ारी) की बहुतायत, दुर्गनिर्माण की शक्ति, सार्वजनिक भवनों की सुन्दरता पर नहीं किन्तु उसके उत्तम नागरिकों की अधिक संख्या तथा उसके शिक्षित, उन्नत और सच्चरित्र मनुष्यों पर ही अवलम्बित है। यही उस देश का सच्चा कार्य-क्षेत्र, मुख्य शक्ति और वास्तविक बलहै"

देश के बड़े २ अनुभवी विद्वान और बृद्ध पुरुष अपनी महती आशाएं इन्हीं लहललाते हुए पौधों पर लगाए भावी सुफल की कामना करते हैं, राजनैतिक अगुवा और सामाजिक नेता इन्हीं को अपनो भावी उन्नित का कारण मानते हैं, धार्मिक जन इन्हीं को सुयोग्य और सदाचारो बनाने के लिये अपना सर्वस्व अपण कर देते हैं। "अफसानये शबाब खुदारा न पूछिये, देखा था जागते में जिसे यह वह ख़्वाब थी" इस कि वाक्यानुसार बस्तुतः कुमार जीवन ऐसा क्रान्तिमय है कि आगे चलकर इसकी यथार्थता में भी सन्देह होने लगता है कुमार जोवन एक आश्चर्यमय लोला सा प्रतीत होता है। इसे जाग्रत स्वप्न कहने में किव ने कोई अत्युक्ति नहीं की।

मानव जीवन में यह एक अद्भुत उमङ्ग और उत्साह से भरा हुआ जीवन है। जिस प्रकार अहर्तिशि में प्रातःकाल मन को आनन्द देने वाला और मानवी हृद्यारिबन्द को विकसित करने वाला भानु है, आबाल बृद्ध सब उसकी शुभ कामना करते तथा कविगण उमकी शोभा का वर्णन करते हुए नहीं थकते हैं उसी प्रकार मनुष्य जीवन में कुमार जीवन है इसे हम नग्जीवन का मूल स्तम्भ और प्रकाशमान जगत का बाल-सूर्य कहें तो अनुचिन न होगा।

मानवजीवन में कुमारजीवन एक क्रान्तिकारी युग है। ऐसस्टाल साहव ने इस समय की जीवन का (Stormy period) तूफानी काल कहा है। जीवन का यह समय अनेक रहस्यों से भरा है। इसी जीवनयुग में मनुष्य साधारण पशुत्व से मनुष्यत्व और मनुष्यत्व से देवत्व और अमरत्व की प्राप्त होता है। यही वह समय है जो एक बढ़ईपुत्र को प्रधान मंत्री, तथा एक साधारण चमारसन्तान को सम्राट बना देता है। दूसरी ओर इसो समय के दुरुपयोग के कारण जज, डिप्टी-कलकृर, इञ्जीनियरों की सन्तानें चपरासियों से हीनतर हो जाती हैं। इसी जीवन में प्रातःस्मरणीय शुकदेव ने अपने तपो बल से अद्वासी सहस्र ऋषियों की ब्यासगद्द को प्राप्त किया था।

यह युग मनुष्य जीवन का स्वर्णयुग है। उत्पाह, उमङ्ग और आशाओं से पूर्ण, नैराश्य और चिन्ताओं से रहित इस जीवन की उपयोगिता को कीन नाप सकता है। सब प्रकार वर्द्धनशील और उन्नत्युनमुख बालक अज्ञान से ज्ञानवान, निर्वल से सवल और शिशु से युवा होजाता है। यदि विपर्शत वायु बाधाओं से बचा रहे तो एक नीरवक्षेत्र नन्दनवन होजाता है। कुमारजीवन कल्पचृक्ष है। प्रयह्मशील माता पिता अपने लाड़िलों को तथा सुबोध कुमार अपने आपको इस युग में जैसा चाहे बना सकते हैं। धार्मिक, विद्वान, नीतिन्न, वीर जैसी इच्छा हो वैसा ही बन जाने का समय कुमारजीवन ही है।

कुमारजीवन बड़ा संकटमय भी है। थोड़ी सी असाव-धानी से सारा जीवन नष्ट हो जाता है। जैसा यह मनोहर है वैसे ही अधिक प्रलोभन इसके लिये उपस्थित हैं। इस खच्छ सोते को गँदला करने वाले अनेक बबग्डर बह रहे हैं। इस ख़ज़ाने को लूटने के लिये हर समय काह्य तथा आभ्यान्तर शत्रु उपस्थित हैं। बहुधा बालक के परम मित्र बनने वाले साथी ही उसके घोर शत्रु होते हैं। बहुत से साधुवेश डाकृ कुमार के जीवन रस को लूटने के लिये हर समय स्थान स्थान में घात लगाये बैंडे रहते हैं। ये पापी अपना जीवन तो नष्ट कर ही चुकते हैं अन्य कुमारों के जीवनों को नष्ट करना अपना ध्येय बना छेते हैं। कभी २ तो केवल इस लिये ही कि स्वयं तो नष्ट हो ही चुके हैं अन्य क्यों बच जायँ, तथा बहुघा अपनी निर्ल-ज्जता को छिपाने और अपवाद को हटाने के लिये और अधिक-तर द्षित कुमारजीवन के उत्वण उदाहरण खरूप मदान्धता के वशीभृत हो नये आखेटों की टोह में घूमा करते हैं।

क्या माता पिताओं को अपने बालक के कोडियों जान निसार करने वाले दोस्तों द्वारा अपने द्वार का धरना देख कर कोई शङ्का नहीं होती ? इस अवस्था में इनके प्रगाढ प्रेम का क्या तात्पर्या है ? क्या ये सब उनके कुमार के हितचिन्तक हैं ? नहीं २ ऐसा होता तो आज इतने कुमारजीवन नष्ट होते न दिखाई देते, ये तो उगते हुए पौधे को समूल नष्ट करने वालो टिड्डियां हैं, विकसित कलिका को नष्ट करने वाले डांस हैं। नये २ व्यसनों की चाह बढ़ाने वाले, बिना ही दाम थियेटर, सिनेमा दिखाने वाले, साइकिल की सवारी विना कहे ही सिखा देने वाले, बिना ही वृत्ति लिये अकारण ही पढ़ाने को उद्यत हो जाने वाले साथी और बिना विशेष कारण अल्पधिक प्रेम दर्शाने वाले मास्टरों से भी माता पिताओं को सावधान रहना चाहिये। जान बूफ्तकर अजान न बनना चाहिये। और न उपेक्षा करना चाहिये। ऐसे स्थान पर संकोच कर जाने से बहुत बड़ी हानि होने की सम्भावना है।

कुमारों को भी समभ लेना चाहिये कि उनके खच्छ आकाश में खिले हुए शरचान्द्र समान प्रकाशमान मुख पर, कविकथित नील कमलवत सुन्दर बड़े २ नेत्रों पर प्राण न्यौछावर करने वाले उनके प्राणों के ब्राहक दुष्ट भ्रमर हैं जो उन्हें आभा के ढलते ही मुग्भाये पुष्प की भांति डाल पर सूख जाने के लिये छोड़ देंगे। इन जानी दोस्तों की आह भरी पुकारें, सूखो हुई आंखें, फीका रंग तथा लज्जासे लचे हुए चेहरे कुमारों के छिये मर्मभेदी सन्देश है; उन्हें सावधान करने के छिये (onution posts) सावधान करने के स्तम हैं। इन खून के खत छिखने चाले खूनियों से ऐसे बचना चाहिये जैसे मीत से। कुमारों की चाहिये कि अपने सींदर्यक्षिपों को घ छिपा कर रक्खें नहीं तो इन डाकुओं से बचाना कठिन हो जायगा।

उपरि लिखित बाह्य आपित्योंके अतिरिक्त कुमार जीवन में कुछ आभ्यन्तर पिवर्त्तन भी ऐसे होते हैं किनके विषय में थोड़ी सी ढील होजाने से अनेक दुष्परिणामों के उपस्थित होने की सम्भावना है।

ये आभ्यन्तर परिवर्त्तन दो प्रकार के होते हैं—मानसिक और शारीरिक। बचपन की सरलता चली जाती है, हदय विल क्षण भावों से भर जाता है, जवानी की उठती हुई तरङ्गों के घनघोर शब्द से कुमार का मानसिक जीवन पूर्ण रहता है। उच्छृह्लुलता और संकोच का तुमुल युद्ध मच जाता है, उधर तो हदय में उमड़ते हुए भावों को लिपाने की चाह और इधर स्वतन्त्र होकर संसारसागर में कूद पड़ने की उमग। जितनी मानसिक शक्तियां हैं उनका विकाश १४ से लेकर २१ वर्ष की आयु तक होता है। इस समय उन विकाशोन्मुख शक्तियों को उपयुक्त अवकाश की परमावश्यकता है। पर साथ ही इनमें से किसी एक के अति प्रवल हो जाने से अन्य शक्तियों के दब जाने का भी भय है। कुल भाव तो ऐसे हैं जिनका प्रथमावतार इसी काल में होता है। सर्व प्रथम मनुष्य को अनुगा और घृणा का सन्धा ज्ञान कुमारजीवन ही में प्राप्त होता है। द्वेप और द्वेश्वी भाव का अवतार भी इसी समय में होता है। स्वतन्त्रता की प्रथम भांकी इसी जीवन में होती है। उच्छृह्बलता की आंधी भी इसी ऋतु में चलती है।

शारीरिक परिवर्त्तन समयानुसार १२ से २५ वर्ष तक होनुकते हैं। सामान्यतया रग और पट्टों की वृद्धि के आति-रिक्त डाढ़ी मूंछ का निकलना खरयंत्र में गंभीरता आजाना आदि परिवर्त्तन होते हैं। उत्पादक अङ्ग वृद्धि पाकर जीवन के सार भूत रस वीर्य को सम्पादन करने लगते हैं।

सारांश यह कि इन्हीं परिवर्त्तनों के कारण एक साधा-रण बालक युवा होजाता है। इन्हीं मानसिक तथा शारीरिक परिवर्त्तनों के उचितानुचित प्रयोग में संसार के सारे वैषम्य का सार भग पड़ा है। सहस्र में ६६६ युवक इसी काल में बन या बिगड़ चुकते हैं, मनुष्य जीवन के इस ग्सायनिक काल का सदुपयोग उसके लिये अमरत्व का मार्ग खोल देता है। इस कब्पवृक्ष को उपयुक्त समय पर उचित जल वायु और अवकाश प्राप्त कराना प्रत्येक प्रेमी माता पिता, देश-भक्त नेता तथा जगत-सुधारक साधु का कर्त्तव्य है, भार-तीय कुमारों का जीवन सुधार ही सच्चा स्वदेश प्रेम और परोकार है। अब यह देखना है कि किस प्रकार कुमारों की शारीरिक और मानसिक उन्नित हो सकती है, कैसे समाज की उनको आवश्यकता है, किस प्रकार वे सच्चेखार्थसाधक और सच्चे देश भक्त बन सकते हैं और इस उद्देश्यसिद्ध के लिये उन्हें किस प्रकार तैयार होना चाहिये वे किस प्रकार उत्तम नागरिक बन सकोंगे, उनका अपने व अपनी जाति व देश के प्रति क्या कर्त्तव्य है जिसका पालन कर वे अपने जीवन को सफल बना देश को उन्नतमस्तक कर सकोंगे।



### शारीरिकोन्नति।

### सर्वमन्यत्परित्यज्य श्रारीरमनुपालयेत्। तदभावे हि भावानां सर्वाभवः शरीरिणाम्॥

शरीर का मनुष्य जीवन के साथ वही सम्बन्ध है जो गुणी का गुण और आधार का आधेय के साथ है। जिस प्रकार न बिना गुण के गुणी और न बिना आधार के आधेय की स्थिति हो सकती है उसी प्रकार बिना शरीर के मनुष्य जीवन के अस्तित्व की कल्पना असम्भव है। चाहे इसे दार्श निक दृष्टि से देखा जाय चाहे वैज्ञानिक दृष्टि से विचार किया जाय एक ही तत्व निरूपण होता है। इसी लिये ऊपर स्ठोक में कहा है कि अन्य सब बातों को छोड़ कर शरीर की रक्षा करना चाहिये क्योंकि शरीर के न रहने पर सब ही बातों का लोप होजाता है।

भाधुनिक पाइचात्य वैज्ञानिकों के मत में मनुष्य जीवन शरीर की कियाएँ मात्र हैं, शारीरिक चेष्टाओं से इतर कोई मनुष्यजीवन है ही नहीं! मन, बुद्धि और आत्मा इस शरीर की भिन्न २ परिस्थितियों की भिन्न २ कलाओं के नाम मात्र हैं। शरीरज्ञानतन्तुओं द्वारा वाह्य जगत का संचित ज्ञान तथा उसका खानुभव ही आत्मा है इत्यादि। प्राचीन ऋषियों के विचार में यह सिद्धान्त भ्रम पूर्ण है परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि शरीर का मनुष्य जीवन के साथ इतना घनिष्ट सम्बन्ध है कि उसके एक ही होने का भ्रम तो हो सकता है।

मनुष्य जीवन का विकाश विना शारीरिक उन्नति के सम्भव नहीं। खस्य शरीर ही खस्य मन और सबल शरीर ही सबल आत्मा का स्थान हो सकता है। शरीर ऐसी बस्तु नहीं जिसकी उपेक्षा को जासके यह मनुष्यं जीवन की नौका है । भवसागर से उतरनेका मूल साधन है । इसको सुदूढ और सुरक्षित रखना मनुष्य मात्र का प्रथम कर्त्तव्य है। शास्त्रकारों ने इसको मुक्ति का द्वार माना है "ऋते ज्ञानान्न मुक्तिः" अर्थात् ज्ञान के बिना मृक्ति असम्भव है बिना स्वास्थ के ज्ञान का होना असम्भव है अतएव कहा गया है कि "शरीग्माद्यं खलु धर्मनाधनम्" अर्थात् शरीर ही धर्मका आदि साधन है। कर्त्तव्य शास्त्र के विद्वान चाहे सुखवादी हों चाहे परमार्थ-वादी, शरीर को धर्म का मुख्य साधन निश्चित करते हैं। वेद में भगवान कहते हैं — "कुठवं क्षेत्रेह कर्माण जिजी विषेच्छन छं समाः" अर्थात् कर्म करते हुए सौ वर्ष जीने की इच्छा करो। क्या बिना स्वस्थ शरीर के कोई इस आज्ञा<sup>\*</sup>का पालन कर सकता है ? गोता में भगवान कृष्ण कहते हैं।

जर्ध्वमूलमधःशाखा अश्वत्यं माहुरव्ययम् । छन्दां वियस्य पर्णानि यस्तं वेद स वेदवित्॥ अर्थात् "जिस वृक्ष को ऊपर को जड़ और नीचे शाखाएं हैं, उत्तम वाक्य ही जिसके पत्र हैं, उसको जानने वाला ही सचा वेदत्र है" यह वटवृक्ष मनुष्यशरीर है। मनुष्यमस्तिष्क उसकी मूल है और नीचे को फैले वाह्वादि अङ्ग शाखाएं हैं मुख से निकलनेवाले सुन्दर वाक्य लहलहाते हुए पत्र हैं यह मनुष्यशरीर ही सचा वेद्य परार्थ है। इसको अश्वत्थ कहने का तात्पर्य यही है कि जिस प्रकार अश्वत्थ (वट वृक्ष ) को शाखाओं में से वरारोहणियां निकल कर पृथ्वी में प्रविष्ट होकर फिर मूल होजाती हैं और वृक्षको अमर कर देनी हैं उसी प्रकार मनुष्य शरीरसे उत्पन्न उसकी सन्तिन मनुष्य को अमर कर देनी है।

शरीर तत्काल फल देने वाला देव है। शरीर की सेवा मनुष्य के खार्थ और परमार्थ दोनों को सुधारती है। जोवन संग्राम में उतरने वाले कुमारों को शारीरिक खास्थ्य और बल सर्वथा अपरिहार्य हैं।

भवसागर में उतरने से प्रथम अपनी नौका के कील कांटे ठीक कर लेना कितना आवश्यक है। इसके उत्पर विशेष बल देने की आवश्यकता ही प्रतीत नहीं होती। अङ्गहीन, निर्वल पहलवान का अखाड़े में उतर कर ताल ठोकना कैसा हास्यास्पद होगा। भारतवर्ष आजकल रोगियों का अस्पताल होरहा है उसके रोगियों की संख्या में वृद्धि करके बोक बढ़ाना खार्थ हानि ही नहीं सामाजिक पाप भी होगा। निर्वल सन्तान जाति के जीवन में हरण कीटाणुओं को भांति उसके नाश की साधन मात्र है, वह समाज के लिये बोफ है। भारत वर्ष को सबल सन्तानों की विशेष रूप से आवश्यकता है, यह मृतप्राय भारतीय समाज एक भी निर्बल सन्तान का बोफ सहन करने की सामर्थ्य नहीं रखता।

कुमारजीवन स्वास्थ्य वृद्धि करने के लिये सर्वोत्तम समय है। इस अवस्था में प्रकृति स्वयं शारीरिक विकाश में छगी हुई होती है, इस अवसर पर थोडी सी सावधानी और इस प्रकृति कार्य में सहायता करने से जन्म भर के लिये शरीर सुदृढ़ होजाता है। ऊपर लिखा जा चुका है कि १२ से लेकर २५ वर्ष तक समस्त शारीरिक विकाश हो चुकते हैं उसके पश्चात् जिस अवस्था को शरीर प्राप्त हो चकता है उससे अधिक विकाशयुक्त नहीं हो सकता। २५ वर्ष की आयु के पश्चात् शरीर की स्वास्थ्यरक्षा मात्र की जासकती है, परन्तु कुमार जीवन में प्रकृति कार्य को सहायता पहुंचा कर विकाश में चृद्धि की जा सकती है। अङ्गों को उपयुक्त उपकरण उपस्थित करके जैसा सुडौल और सुदृढ़ चाहें बनाया जा-सकता है। इस अवसर पर असावधानी करने से जो विकार शरीर में आजाता है वह आजन्म नहीं निकल सकता। जो अङ्ग इस अवस्था में विकृत हो जाते हैं उनका सुधरना दुःसाध्य हो जाना है। प्रकृति अपनी न्यूनताओं को आप पूरा करने का प्रयत्न करती है। पैतृक न्यूनताओं को पूर्ण और निर्वलताओं को दूर करने का यही समय होता है। बहुधा देखा जाता है

कि कुछ बालकों के पैतृक दोषों के कारण हृदयादि जन्मतः निर्वल होते हैं। इस निर्वलता को प्रकृति अपने में रहने देना नहीं चाहनी और यदि इस अवसर पर प्रकृति के कार्य को उपख्यक सहायता मिल गई तो यह निर्वलता सदा के लिये विदा हो जातो है तथा इसके विपरोत, बाधा पड़ने से, कुमारा वस्था के पश्चात् वह अविकसित अङ्ग अपूर्ण रह जाता है, और इसका दुष्परिणाम उसकी सन्तान को भी भोगना पड़ता है।

शारोरिक उन्नति के ३ अङ्ग हैं — उत्पन्न और प्राप्त शारीरिक स्वास्थ्य की रक्षा करके स्थायी बनाना, सञ्चित शक्ति में उन्नति करना और उसे हास से बचाते रहना, यही शारीरिक उन्नति का तत्त्व है । कुमारावस्था में इस शारीरिक उन्नति की व्यवस्थाका आधे से अधिक कार्य प्रकृति करती है। परन्तु इस प्रकृति-कार्य में एक दोष भो है और वह यह है कि प्रारम्भिक काल में इतना अधिक विकाश होना आरम्भ हो जाता है कि बालक को असहा प्रतीत होता है और इस उथल पुथल को न समफकर वह अकबका जाता है। उसकी नौका के पाल में इतनी अधिक वायु भर जाती है कि उसका प्राप्त ज्ञान उसको सहायता पहुंचाने में असमर्थ हो जाता है वह इस आकस्मिक परिवर्तन के सम्हालने में समर्थन हो सकने के कारण इसके बोक्त को हल्का करने की धुनमें लग जाता है। चिन्तित होकर इस चिन्ता को छिपाने का प्रयत्न करता है। वह अपने को प्रथम जैसा अनः

भिज्ञ सिद्ध करने की चेष्टा करता है। इस अवसर पर उसके पास ही उपिन्धित नष्टमित पुरुष जो इस परिवर्तन की इच्छाओं से अनुचित लाभ उठाने की चिन्ता में रहते हैं बालक के बोक्त को हलका करने के बहाने उसके समवेदी बनकर उसके विकाश के उत्थान को मार देते हैं।

शारीरिक उन्नति की व्यवस्था का यह प्रथमावसर १२वीं से आरम्भ होकर १५वीं वर्ष तक रहता है। इस अवसर पर उचित व्यवस्थापक की परमावश्यकता होती है। आधुनिक विद्वानों का मत है कि बालक को इस विकाशावस्था अथवा इन परिवर्तनों से प्रथम ही अभिज्ञ कर देना चाहिये और इसके कुछ ऐसे उत्तम साधन बतला देना चाहिये जिससे वह इस परिस्थिति से न घवरा कर उसके सम्हालने में लग जाय। यह भी आवश्यक है कि माता पिता अपने बालक को यह दर्शा-दें कि वे उसकी इस अवस्था से पूर्ण परिचित हैं और बालक को उनसे उसे छिपाने का प्रयक्त खयं व्यर्थ प्रतीत हो और वह यह जान जाय कि उसे समवेदी खोजने के लिये अन्य स्थान पर जाने की आवश्यकता नहीं। बालक को स्वयं ही माता पिता के उपस्थित किये जाने वाले उपकरणों से यह ज्ञात होजान चाहिये कि वे उसकी इस नई स्थिति के सम्हालने में सहायता पहुंचा रहे हैं। माता पिताओं का जान-बुमा कर अनजान बनना बड़ा ही हानिकारक है उनका यह प्रकट्करना कि उनका बालक संसार के सब बालकों से निराला है और उस में प्रकृति अपना वह साधारण नियम छोड़ बैठी है केवल अपने को घोले में डालना है।

परन्तु कुछ माता पिता ऐसे भी होते हैं जो खयं नष्ट-जीवन हैं उन्होंने अपना जीवन तो नष्ट कर ही दिया है। अपनी सन्तित के जीवन सुधार की सामित्री उन्हें ज्ञात ही नहीं। ऐसे माता पिताओं की सन्तित के हाथ में प्रस्तुत पुस्तक समान सामित्री का मिल जाना ही एक मात्र उत्तम साधन है।

दुसरा खंड शारीरिक विकाश का १५ से २० तक है। इस समय परिवर्तन का उपद्रव कुछ शान्त सा हो जाता है, इस समय शरीर में बलवृद्धि होती और मनुष्य का अङ्ग प्रत्यङ्ग पूर्णता को प्राप्त होने लगता है इस अवसर पर सब कमी पूरी की जानी चाहिये, शरीर में असीम बल और ओज की प्राप्ति करनी चाहिये। यदि प्रथम विकाश रोका नहीं गया है तो इस समय का खाया पचाया एक २ कण शरीर मैं आजन्म लाभ पहुं-चाता है। घल की वृद्धि और अङ्गों को सुडौल बनाने का इस समय पूर्ण पयत्न करना चाहिये। यह समभ रखना चाहिये कि इन पांच वर्षों में पचाया भोजनपान ७५ वर्ष तक काम देता है। जो अपने की इन ५ वर्षों में सबल बना लेगा वह आजन्म निर्बसता के दुःख से दूर रहेगा। सारांश यह है कि १५ से २० वर्ष तक की आयु का समय शारीरिक उन्नति का मध्य है यह आधान समय है उसमें बलाधान करना चाहिये।

अन्तिम समय शारीरिक उन्नति का २० से लेकर २५ वर्ष पर्यान्त है, यद्यपि २० वर्ष तक प्रायः समस्त शारीरिक विकाश पूर्ण हो चुकता है पर अभी यह सब विकाश अपरिपक्क दशा में रहता है, इन अन्तिम ५ वर्षों में उस विकाश में धीढता, प्रगः दमता और परिपक्षता आजाती है। इस समय बड़े २ विद्वान भूछ जाते हैं, इस समय को गवर्नमेन्ट तक ने विवाह का परि-पक समय मान लिया है पर वास्तव में यह अपरिपक्क उन्नति है अधूरा विकाश है, जीवन के निर्वाह योग्य शक्ति आ वुकती है पर सम्याह्मपेण सुखपूर्वक जीवन निर्वाह करने के लिये यह पर-मावश्यक है कि २० वर्ष तक विकाश को प्राप्त शरीर को ५ वर्ष और परिपक्त और प्रगन्म होने दियाजाय। यह काल शारीरिक उन्नति की रक्षा का है, इस समय ओजवृद्धि होती है, जो कुमार ओज और प्रताप के इच्छुक हैं उन्हें इन ५ वर्षी में शरीर की पत्येक प्रकार के हास से रक्षा करनी चाहिये। हां जो किसी प्रकार जीवन विताना ही जीवनोद्देश्य समभते हों वे जो चाहें सोकरें, पर उन्हें याद रखना चाहिये कि शक्ति की धार घर शान रखना भूल जाना सारी शान को किरकिरी में मिला देना है, इन अन्तिम ५ वर्षों में शरीर पर पानी चढ जाता है, शान आजाती है।

शारीरिक उन्नति की ३ अवस्थाओं और ३ प्रकारों का वर्णन करके आगे के प्रकरणों में उनकी व्यवस्था दी जाती है।

### ब्रह्मचर्य ।

### मृत्युव्याधिजरानाशो पीयूषं परमौषधम् । ब्रह्मचर्यं महद्रत्नं सत्यमेव वदाम्यहम्॥

प्रकृति के शरीरनिर्माण का कार्य माता के गर्भ पर्य्यन्त ही परिमित नहीं रहता, मनुष्य का वास्तविक शरीरनिर्माण तो माना के उदर के बाहर ही होता है, नवजात शिश और पश्चीस वर्ष के ब्रह्मचारीके शरीरों को देखने से इसकी यथा-र्थता स्पष्ट होजाती है। इन दोनों में इतना ही अन्तर है जितना प्रासाद की नींव और बने हुए प्रासाद में, एक खाका और पूर्ण चित्र में, जिस प्रकार प्रासाद केवल अपनी नींव का बुद्धि-प्राप्त रूप ही नहीं है और न चित्र ही मानचित्र का। उसी प्रकार एक युवकशरीर वृद्धिप्राप्त शिशुशरीरमात्र नहीं है। र्याद ब्रह्मचर्यादि द्वारा शिशु के वृद्धि को प्राप्त होते हुए शरीर की उचित रक्षान की जावे तो वह एक ऐसा निस्तेज शरीर होगा जिसको मनुष्य शरीर कहने में सभ्य समाज को छजा प्रतीत होगी।

जन्मतः प्राप्त शरीर के अवयवों की साधारण वृद्धि मनुष्य जीवन के दशवें वर्ष तक निरन्तर चली जाती है। सामान्यतः दशवें वर्ष के पश्चात् मनुष्यशरीर में कुछ ऐसी प्रक्रियाओं तथा अङ्गों का विकाश प्रारम्भ होजाता है जिसकी स्थिति का परिचय पहले नहीं मिलता। सम्भव है बीज रूप में वे कियाएं और विकाश मनुष्य बीज में ही उपस्थित हों। अभी तक जो शरीर प्रकृति ने बनाया था वह मनुष्य समाज के उपयुक्त नथावायों कहिये कि उस कार्यके योग्य नथा जिसके लिये उसे प्रकृति ने बनाया था, अभी तक वह समाज की रक्षा और बृद्धि किसी के योग्य न था। १० वर्ष की आयु से लेकर २५ वर्ष पर्यान्त प्रकृति मानवसन्तान को मनुष्य बनाती है, अपनी दी हुई मेशीन में एक ऐसी प्रक्रिया का विकाश करती है कि जो उस यन्त्र की रक्षा पूर्ण आयु तक करें और साथ ही बैसो ही और मैशीनें भी उससे बनाई जा सके। प्रकृति के इस विकाशकार्य में बाधा न डाल कर सहायता पहुंचाने का वैदिक नाम ब्रह्मचर्य है।

मुनिवर धन्वन्तरि ने २५ से ४० वर्ष तक की अवस्था को सम्पूर्णतावस्था माना है यथाः—

चतस्रोवस्थाः श्रारीरस्य वृद्धियोवनं सम्पूर्णता किञ्चित्पि हाणिश्चेति । ख्राषोडशाद्वृद्धिः । ख्राप-ञ्चविश्रतेयीवनम् ख्राचत्वारिंशतः सम्पूर्णता। ततः किञ्चित्परिहाणिश्चेति ॥ अर्थात् शरीर की ४ अवस्थाएँ हैं। एक वृद्धि जो १६ से २५वें वर्ष पर्यन्त सब धातुओं की वृद्धि होती है, दूसरी यौवन जो २५ वर्ष के अन्त और २६वें वर्ष के आदि में युवावस्था का आरम्भ होता है। तीसरी सम्पूर्णता जो पच्चीसवें वर्ष से ले के ४०वें वर्ष पर्यन्त सब धातुओं की पृष्टि होती है, वौथी किञ्चित्परिहाणि जो ४०वें वर्ष के पश्चात् शरीर के धातु कुछ क्षीण होने लगते हैं।

ब्रह्म शब्द का अर्थ वृद्धि, वेद, अञ्च, तप, ज्ञानादि है। और चर्य से गति, आचरण करना, खाना रक्षणादि का बोध होता है। "जो वेद के अध्ययनार्थ वा ज्ञान की प्राप्ति के लिये वत करता है वह ब्रह्मचारी है, जो आनन्द को अपने में धारण करता है, जो अञ्च के सारक्षप वीर्य का रक्षण करता है वह तथा जो मन को वश में करता है वह ब्रह्मचारी है। इसको कर्चव्य कहिये या व्रत एक ही बात है, एक दृष्टि से यह बड़ा भारी खार्थ है तो दूसरी दृष्टि से महापरोपकार भी है ऊपर दिये श्लोक में मुनिवर धन्वन्तरि जब यह कहते हैं कि "ब्रह्मचर्य कपी रत्न रोग-व्याधि-जरा-मृत्यु-नाशक अमृत सर्व श्रेष्ठ औषधि है" तो वे ब्रह्मचर्यकी आंशिक महिमा ही प्रकट करते हैं।

वीर्य का सम्बन्ध प्राणों के साथ है। जिसका वीर्य जैसा बलवान होता है उसके प्राण भी वैसे हो बलवान होते हैं। आदित्य ब्रह्मचारी भीष्म पितामह ने प्राणों को ब्रह्मचर्य द्वारा बलवान बनाने ही के कारण ६ मास तक शरशया पर पडे रहकर इच्छित समय में अपने शरीर को छोडा था। यदि सक्ष्मतया देखा जाय तो ज्ञात होगा कि वीर्यनाश ही मृत्यु है। प्रजनन कार्य का दूसरा रूप ही मृत्यु है। छोटे २ प्राणियों में तो तात्कालिक मृत्यु देखी गई है। एक शैलीय जन्तुओं के प्रजनन के अर्थ ही अपने अस्तित्व को खोने के हैं। जैसे अमीवा (एक रोलीय जन्तु) जब पूर्ण वृद्धि को प्राप्त हो जाता है तो विभक्त हो जाता है यही उसका प्रजनन कार्य है यथा 'अ' अमीवा अपने प्रजनन कार्य में विभक्त होकर 'ब' और 'स' में परिणत होजाता है और अपने अस्तित्व को खोबैठता है। यह सत्यहै कि इससे समाज की वृद्धि होती है पर व्यक्तित्व का तो नाश हो जाता है। और फिर यह परिपक्क ब्रह्मचर्य को प्राप्त होकर प्रजनन में लगने का परिणाम है और बृद्धि अपूर्ण रहने पर ही प्रजननिलिति का परिणाम तो व्यक्ति और समाज दोनों का नाश होता है। ब्रह्मचर्य शांक संचय है, संचय का विपरीत विचय है और विचय और नाश एक ही बस्तु है अतपव अब्रह्मचर्य अवश्यमेव नाश का हेतु है।

वेदों में ब्रह्मचर्य की बहुत महिमा वर्णन की गई है। अथर्व-वेद में तो एक ब्रह्मचारी सूक्त ही है। इस सूक्त में ब्रह्मचर्य का बड़ा ही रोचक तथा वैद्वानिक वर्णन है।

## बहाबारिक्कांश्वरित रोहसी डमें तरिमन् देवाः संमनसी सबन्ति सदाबार एथर्की दिवं च स आवार्ष तपसा पिपति ॥ अथर्व। ११ का०। ३ अव०। १ स०। १ ऋ०

अर्थात् ब्रह्मचारी आकाश और पृथिवो दोनों में इच्छानुक्रू ह चलता है उसके अन्दर समस्त देव अपनी शक्तियों सिहत सानुक्रूल निवास करते हैं। वह पृथिवी और द्युलोक को धारण करता है और वह अपने तप से आचार्य को सन्तुष्ट करता है।।

यह देखिये ब्रह्मचारी की विभृति जो संसार के समस्त पदार्थों को ही नहीं बरन् समस्त देवशक्तियों को अपनी इच्छागामी बना छेता है उसमें हो संसार-मर्त्यछोक और खर्ळीक दोनों को धारण करने की सामर्थ्य होती है। केवळ ब्रह्मचारी ही अपने आचार्य की सदिच्छाओं को परिपूर्ण कर सकता है।

इसी सूक्त में आगे चलकर परमात्मा को घड़ा ब्रह्मचारी और ब्रह्मचारी को छोटा ब्रह्मचारी कहा है, वास्तव में यदि पर-मात्मा को परमविभूति को प्रतिकृति है तो केवल ब्रह्मचारी ही है। व्याधि, जरा और मृत्यु क्या हैं वात, पित्त, कक का व्यतिकम। जब तक शरीर में वात, पित्त, कफ समभाव सै विद्य-मान हैं तब तक व्याधि, जरा और मरण से मनुष्य विमुक्त है। जल, वायु, अग्नि, पृथिव्यादि तत्त्व जिनकी देव संज्ञा है शरीर में वात, पित्तादि रूप धारण करके वर्त्तमान रहते हैं। ब्रह्मचारी में वह देवगण सानुकूल निवास करते हैं अतप्य वह व्याधि जरा और मरण को जोत सकता है। इसके अतिरिक्त ऐतरेय उपनिषत् २। ४। में लिखा है—

स्राग्निर्वाभूत्वा मुखं प्राविशत्। वायुः प्राणोभूत्वा नामिके प्राविशत्। स्रादित्यश्चसुर्भृत्वाऽस्रक्षिणी प्राविशत्। विश्वः श्रोचंभूत्वा कर्णी प्राविशत्। स्रोषिध वनस्पतयो लोमानभूत्वा त्वचं प्राविशत्। चन्द्रमा मनोभूत्वा हृद्यं प्राविशत्। मृत्युरपानोभूत्वा नामि प्राविशत्। स्रापोरेतोभूत्वा शिश्नं प्राविशत्।

ऐतरेय उ० २ । ४

इससे स्पष्ट शरीरस्थ देवताओं का वर्णन और क्या हो सकता है। इसका तात्पर्य यह है कि ब्रह्मचारी की प्रत्येक इन्द्रिय शक्तिसम्पन्न होकर पूर्णता को प्राप्त होती है। इसी छिये कहते हैं "सदाधार पृथिवी दिवंच" कि ब्रह्मचारी पृथिवी और चुलोक को धारण कर सकता है इसी बात को इसी स्क के आठवें मंत्र में और मी स्पष्ट करते हैं।

अवार्यस्ततत्त नमसी उमे इमे उनी गंभीरे पृथिनी दिवंच। ते रत्तति तपसा ब्रह्मचारी तस्मिनदेवाः संमनसी मवन्ति॥ अथर्व। ११ का०। ३ व०। १ स्०। ८ ऋ०

अर्थात् "ये दोनों बड़े गंभीर लोक पृथिवी और द्युलोक आचार्य ने बनाये हैं ब्रह्मचारी अपने तपसे उन दोनों का रक्षण करता है क्योंकि ब्रह्मचारी के अन्दर सब देव अनुकूल मन से रहते हैं"। इस से अधिक प्रामाणिक ब्रह्मचर्य की महिमा का वर्णन और कहां मिल सकता है।

आचार्य चरक का मत है "मरणं चन्दुपातेन जीवनं चिन्दु धारणात्" अर्थात् वीर्य की एक बूंद नष्ट करना मरण है और उसकी एक बूंद धारण करना जीवन है।

स्राहारस्य परंधाम शुक्रं तद्रस्यमात्मनः। सये ह्यस्य बहून रोगान् मरणं वा नियच्छति॥ अर्थात् आहार के बड़े स्थान (तेज) अपने वीर्य की रक्षा करो क्योंकि इसके नाश से अनेक रोग होते और मनुष्य मृत्यु तक को प्राप्त हो जाता है।

जिस समय महाराज रामचन्द्रजो की सेना के बड़े २ वीर पुरुषों में से कोई भी समुद्र पार जाने का तैयार नहीं होता था उस समय ब्रह्मचय द्वारा प्राणों को बळवान बनाने वाले सुमट हुनुमानजी ही किट बांध कर खड़े हो गये और समुद्र पार ळङ्का में जा बड़े २ उत्कट योद्धाओं को अपने अनुल पराक्रम और अद्भुत चातुर्य से चिकत कर दिया। कहा है:—

ये तपश्च तपस्यन्ति कौमाराः ब्रह्मचारिणः। विद्यावेदब्रतस्नाता दुर्गाण्यपि तरन्तिते॥

अर्थात् ब्रह्मचर्य व्रत के घारण करने वाले तपस्वी, विद्या और वेद की दीक्षा पाये 'हुए कुमार ही कठिनाइयों को पार करते हैं।

मुनिवर धन्वन्तरि "शुक्रं तस्माद्विशेषेण रक्ष्यमारोग्य मिच्छता" इस आदेशानुसार बतलाते हैं कि जो लोग संसार में आरोग्य गहना चाहें वे बीर्य की विशेषरीति से रक्षा करें। हमारे शरीर के आरोग्यतार्थ अग्नि और धातु इन दोनों के शुद्ध और बलवान रहनेकी बड़ी आवश्यकता है। पर इनके साधनों में विरोध है, श्लार और रैचक पदार्थ जो अग्निवर्द्धक हैं धातु को हानिकारक हैं, और पीष्टिक पदार्थ जो बीर्यवर्द्धक हैं अग्नि के लिये हानिकारक हैं यदि इस विरोध को मनुष्य दूर कर सकते तो बड़े २ राजा और धनिक पुरुष षोष्टिक और बोर्यबर्द्धक पदार्थों को खाते हुए विषयी होकर भी अपनी आरोग्यता और बल को बढ़ा लेते पर कृत्रिमरीति से बल, बीर्य और अग्नि की वृद्धि न होसकने के कारण वे ऐसा नहीं कर सकते। जो लोग नियमपूर्वक वीर्यरक्षा करते हैं बही अग्नि और धातु को शुद्ध तथा बलवान बना कर आरोग्यता प्राप्त कर सकते हैं।

आरोग्यता का सच्चा सक्तप साये हुए पदार्थों का ठीक २ पाचन होकर शरीर में मिल जाना है। यह बात बिना ब्रह्मचर्य के असम्भव है। आधुनिक विद्वानों का मत है कि मनुष्य असंख्य जीवित कीटाणुओं की एक बस्ती है, उसकी आरोग्यता इन्हीं कीटाणुओं की ख़स्थता, नवीनता और बलवत्ता पर अवलम्बत है। शरीरव्यापी वीर्य ही एक ऐसा पदार्थ है जो यह कार्य कर सकता है, निष्कर्ष यह कि आरोग्यता लाभ के लिये ब्रह्मचर्य की अति आवश्यकता है।

घोर संग्राम में विजयी होना उन्ही लोगों का काम है जो सदाचारी और वीर्यवान हैं। आकर्षण और विद्युतशक्ति के झाता रेल, तार, वायुयान, (Aeroplane) क्रूज़र (Cruiser) वेतार का तार (Wireless Telegraphy) आदि के अविष्कर्ता वही लोग हुए हैं जो सदाचारी और वीर्यवान थे, विषयी और बालविवाही मनुष्यों की मस्तिष्कशक्ति इस योग्य नहीं हो सकती कि वे कोई नूतन आविष्कार कर सकें न उनके शरीर ही इस योग्य हो सकते हैं कि कोई महान पुरुषार्थ कर सकें।

संसार के इतिहास से पता लगता है कि बड़े २ देशों के उन-तिशिखरारूढ़ होने का कारण ब्रह्मचर्य और अधःपतनका कारण विषयवासना हुई है। भारत के दीर्पानवाणकर्ता महाराज पृथ्वीराज उस युद्ध में जाने के पहिले जिसके पश्चात् आर्याः वर्त्त का सौभाग्यसूर्य क्षत्रियों के रक्त में डूब गया और देशको दासत्वश्रङ्कलाबद्ध होना पड़ा अपने को विषयवासना के गर्त में गिरा चुके थे संसार का प्रसिद्ध वीर नैपोलियन बोनापार्ट । जो "Impossibility is found in the dictionary of fools" अर्थात् असम्भव का शब्द मुर्खी के कापमें पाया जाता है के सिद्धान्त का मानने वाला था ) जिस समय अपने उद्देश्य के उच्चशिखर से गिरता है, वीर्य को बुरी तरहनष्ट कर चुका था। वेदों में ब्रह्मचर्य को सब प्रकार की सिद्धियों के पाने तथा मृत्यु के दुःख से बचने का मुख्य साधन बतलाया है।

ब्रह्मचर्येण तपसा राजा राष्ट्रं विरक्ति। आकार्यो ब्रह्म-कर्येण ब्रह्मकारिणमिच्छते ॥ अथर्व०।११ का० ३ अवु०।२ स०।१७ वर अर्थात् ब्रह्मचर्य रूप तपस्या घारण करने वाला राजा प्रजा पालन में निपुण होता है और ब्रह्मचर्य के कारण आचार्य विद्यावृद्धि के लिये ब्रह्मचारी से प्रीति करता है।

# इसक्येण तपसा देवा स्त्यु-मणाइत ।

अथर्च। ११ काः। ३ अ०। २ सू०। १६ ऋ०

अर्थात् ब्रह्मचर्य रूप तप से विद्वानों ने मृत्यु (मृत्यु के कारण निरुत्साह दरिद्रतादि) को हटा कर नष्ट किया है। आम का फल उस समय पक कर गिरता है जब उसके रस से मनुष्य तृप्त होजाय और उसकी गुठली भूमि में डाल देने से दूसरा बृक्ष भी तैयार होजाय। यदि आम के उस फल को जो पक कर आपाढ के महीने में आने वाला है कोई मनुष्य चैत्र मास ही में जब कि उसकी गुठली भी दृढ़ नहीं हुई है कच्ची दशा में भूसे आदि में दबा कर पकाना चाहता है तो वह सड जाता है। इसी प्रकार जो मनुष्य २५ वर्ष की आयु से पहिले अपने वृद्धि और पुष्ट को प्राप्त होते हुए वीर्य को किसी प्रकार से निकालता है वह उस सडे हुए फल तथा ऐसे बढते हुए बुक्ष की भांति जिसके सूल को कुरुहाड़े से काट दिया जाता है नष्ट हो जाता है और अपने आगामी जीवन के सुख और सुधार से सर्वथा वश्चित हो जाता है।

#### [ 82 ]

यदि ध्यान से देखा जाय ती ब्रह्मचर्य ही कुमारकर्त्तव्य है, आरोग्यता का साधन और जीवनसाफ रूप की कुंजी है, शारीरिक उन्नति का सार और मानवी जीवन की आधार शिला है। अब यह देखना है कि इस महारत्न का खरूप क्या है, इसकी प्राप्ति की विधियां और साधन कीन २ से हैं उसके बाधक पदार्थ क्या हैं और उनसे बचने के उपाय क्या हैं।



# बुह्मचर्य का स्वरूप।

क्रवर दिये गये ब्रह्मचर्य के शब्दार्थ से यह बात स्पष्ट हैं कि ब्रह्मचर्य का सम्बन्ध केवल शारोरिक उन्नति से हो नहीं, वरन् मानसिक विकाश से भी जितना हो है, उसका जैसा निकट सम्बन्ध भौतिक ऐश्वर्य से हैं वै बा हो आहिम क उन्नति से हैं। जिस प्रकार ब्रह्मचारी का यह कर्त्तव्य हैं कि वह अपने शरीरस्थ घातुओं का रक्षण करें उस्तो प्रकार उसके लिये यह भी आवश्यक है कि वह आचार्य की सेवा कर विद्या और ब्रह्म की प्राप्ति के लिये प्रयत्न करें। अपने २ अभोष्ट की दृष्टि से आचार्यों ने ब्रह्मचर्य की अलग २ व्याख्या की है परन्तु इसके अर्थों का पूर्ण वर्णन ऋषिप्रणीत सूत्रों में दिये हुए ब्रह्मचर्य हो के कर्त्तव्यों में मिलता है। यथा:—

ब्रह्मचार्यिष श्रमी।
श्राचार्याधीनो वेदमधीष्व।
द्वादशवर्षाण मितवेदं ब्रह्मचर्यं गृहाण।
श्राचार्याधीनो भवान्यबाधमिचरणात्।
क्रोधानृते वर्जय।
कोशीलवगन्धाञ्जनानि वर्जय।
मेथुनं वर्जय।

स्रकामतः स्वयमिन्द्रिय स्वर्शेनवीर्यस्खलनं विहाय वीर्यं शरीरे संरह्योध्वरेतः सततं भव। सुशीलोमितभाषी सभ्योभव।

अर्थात् त् ब्रह्मचारी है। आचार्य के आधीन रहकर वेद पढ़। प्रति चेद के लिये १२ वर्ष ब्रह्मचर्य रह और अधर्म को छोड़ सब कार्य में आचार्य के आधीन रह। कोध और भूठ को छोड़ दे। गाना बजाना, तेल फुलेल, अंजनादि सेचन स कर। मधुन छोड़ दे और बिना कारण लिङ्गेन्द्रिय को छूकर चोर्यनाश न कर। उसे धारण कर ऊर्ध्वरेता हो, कम बोलने चाला और सभ्य हो।

जितनी न्याख्याएँ प्राप्त हैं वे अधिकांश शारीरिक ब्रह्म-चर्य सम्बन्धिनी हैं इसका कारण शरीर की उपयोगिता है क्योंकि धर्म का आदि साधन शरीर ही तो है, अतः यहां पर भी प्रथम शारीरिक ब्रह्मचर्य ही का विचार किया जाता है।

कायेन मनसावाचा सर्वावस्थासुसर्वदा। सर्वज मेथुनं त्यागो ब्रह्मचर्यं प्रचन्नते॥

याज्ञधल्क्य

अर्थात् शरीर, मन, वाणी से सब दशाओं और सब स्थानों पर मेथुन का त्याग ब्रह्मचर्य कहलाता है। ब्रह्मचर्य सब प्रकार से कामवासनाओं से दूर रहने ही को कहते हैं, विवाह न करने का नाम ब्रह्मचर्य नहीं है। प्राचीन ऋपियों ने मेथुन के आठ अङ्ग कहे हैं और इन आठों सं बचे रहने को ब्रह्मचर्य माना है।

स्मरणं कीर्तिनं केलिः प्रेक्षणं गुह्यभाषणं । संकल्पोध्यवसायश्च क्रियानिष्पत्तिरेव च ॥ एतन्मेयुनमाष्टङ्गं प्रवदन्ति मनीषिणः । विपरीतं ब्रह्मचर्यमेतदेवाष्टलक्षणम् ॥

अर्थात् स्त्री को पुरुष वा पुरुष को स्त्री वा विषयवासना की बातों का ध्यान, कथा, हास्य, विषय की दृष्टि से देखना, गुप्त भाषण, सङ्करूप, प्रयक्त और समागम इन भाठों प्रकार के मैथुन को छोड़ देना ब्रह्मचर्य है।

१ स्मरण—विषय की बार २ चिन्ता कर पूर्व किये, कहे,
सुने दुष्कार्य को फिर स्मरण करना, विषयवासना की चिन्ता
में मझ रहना, प्रथम प्रकार का मैथन है। इस चिन्ता से मन
का खिचाव वीर्य को रक से प्रथक करने की ओर हो जाता है
और वीर्य को ओजावस्था में परिणित होने का कार्य स्थिगित
हो जाता है। दुश्चिन्ता अधःपर्तन का प्रथम सोपान है।

मनको सर्वदा सहिचारों में न छगाये रहने से उसमें आप ही आप किसी असहिचार का वास होजाता है। अंग्रेज़ी की एक प्रसिद्ध कहावत है कि शून्य मन भूतों की क्रीड़ाभूमि है मन की गति सभावतः चंचछ और अधोगामिनी है। एक बार उसकी गति बुरी होजाने से उसको अच्छे मार्ग में ट्राना कितन होजाता है। स्मरणमैथुन का अनिष्ट परिणाम यह होता है कि मनुष्य चिन्ता करते २ निर्ल्ज होजाता है और फिर चिन्ता व्यक्षन का रूप घारण कर मनुष्य को सर्वनाश की ओर अग्न पर कर देता है। गोता में भगवान कृष्ण का आदेश हैं:—

ध्यायते विषयान्पुं संगस्तेषूपजायते । सङ्गात्मं जायते कामः कामात्क्रोधोऽभिजायते ॥ क्रोधाद्भवति सम्मोहः सम्मोहात्स्मृतिविभ्रमः । स्मृतिभ्रंशाद्बुद्धिनाशोबुद्धिनाशात्मग्रश्यति ॥

अर्थात्—"विषयभोग का विचार करने से उसमें आसिक होती है। आसिक से पाने की इच्छा उत्पन्न होती है और (न मिलने पर) इच्छा से क्रोध उत्पन्न होता है। क्रोध से अविचार होता है अविचार से भ्रम होता है। भ्रम से बुद्धि का नाश होता है और बुद्धिनाश से सर्वनाश होता है"।

२ कीर्तन-अपने मनोगत दुष्टभावों को वाक्यों द्वारा प्रकट करना, वैसे वाक्यों को सुनने सुनाने में प्रीति रखना, अश्लील कथा और वैसी पुस्तकों को पढ़ना दूसरे नम्बर का मैथुन है। इससे भी वीर्य दूषित होकर नष्ट होजाता है। जब किसी का मन बुरे भावों से भर जाता है तो उन भावों का वाणी द्वारा प्रकटन अवश्यम्भावी है, मन और वाणी का अकाट्य सम्बन्ध है। "यन्मनसा ध्यायित तद्वाचावदित" जो मन से विचारा जाता है वह वाणी से निकलता है और जो वाणी से बोलता है वैसा ही कर्म करता है। यह विषयकीर्तन कई रूप धारण करता है, इसका एक रूप दुर्व्यसन और कामीत्पादक पदार्थों की अलोचना भी है और इसी कारण उपरि लिखित शिक्षाओं में कौशीलव अर्थात् गाना बजाना नृत्य आदि निन्द्य तथा त्याज्य कहे हैं।

आधनिक स्कूल कालिजों की दशा इस विषय में बड़ी ही शोचनीय है वहां पर सभ्यता और समाजिकता का अर्थ ह यह होरहा है। जो विद्यार्थी कुछेक नष्टवीर्थ, नष्टजीवन विद्यार्थियों की गन्दी गोष्टी में सम्मिलित नहीं होता है वह सभ्य नहीं कहा जा सकता। और मित्रता की पहिली सीढी तो यही है कि अपनी बीती तथां दूसरों की सुनी हुई दुर्घासनाओं की समालोचना की जाये। यहां तक होता है कि खुले हुए मुशाइरों मैं गन्दे प्रेम और विषयकीर्तन की भेलक स्पष्ट दिखाई देती है। विद्यार्थियों की इस दुष्प्रवृत्ति के समर्थक कुछ मनचले मास्टर तथा प्रोफ़ेसर साहबान भी देखे जाते ही पर इस सभ्यता और सामाजिकता ( Etiquette and sociality) का परिणाम यह हुआ है कि ६५ प्रतिशत विद्यार्थी खप्तदोष से दूषित सुने जाते हैं।

३ प्रेक्षण—तीसरे नम्बर का व्यभिचार कुद्गिष्ट है, सुन्दरता पर आकर्षित होना, सुन्दर वस्तु की श्लाघा करना, उस पर प्रेमदर्शाना दूसरी वस्तु है और कामभाव से बुरे विचार्श का

रख कर किसी स्त्री की ओर घूरना और बात है। प्रकृति के सींदर्य को देख कर हम प्रसन्न होते हैं, माता, भगिनी और पुत्रो की सौंदर्य्य हृद्धि के भी इच्छुक होते और प्रसन्न भी होते हैं पर उसका प्रतिफल पवित्र स्नेह श्रद्धा और भक्ति है, और कामभाव से पराई स्त्रों को चोर की तरह ताकने का फल विषय वासना की वृद्धि है। इस चौरवृत्ति से मनुष्य में इतनी कामु-कता बढ़ जाती है कि संसार की समस्त स्त्रियों को बह उप-भोग्य समभाने लगता है। उसकी दृष्टि दृषित होते २ मन भो द्वित हो जाता है और अपने इष्ट से गिरने लगता है फिर वह श्रङ्गार की सभी वस्तुओं से कामोत्तेजना प्राप्त करना है। इस प्रवृत्ति का प्रभाव शरीर पर इतना अधिक पडता है कि वीर्य अति निर्बल होकर बहुत साधारण पदार्थों के द्रश्य से गिर जाता है। जिन पदार्थों में ज्ञानवान तथा साधारण संयमी पुरुष कुछ कामोद्वीपन नहीं पाना उन पदार्थी को देख कर असंयमी को कामोद्वीपन होता और वीर्य हर्वाळत हो जाता है।

कीर्तन और प्रेक्षण मेथुनों ने हमारे स्कूळ और काळिज के विद्यार्थियों के हदयों को बुरी भांति आकान्त कर रक्खा है इसको पुष्टि ख्रियों के स्नानघाटों के समीप खड़े हुए विद्यार्थियों के भुएड और मेले में ख्रोसमूह के पीछे जाने वाले विद्यार्थी समुदाय के आचरणों को कुछ समय तक ध्यान पूर्वक निरोध्या करने से हो सकनी है। इसका कारण वर्तमान दूषित शिक्षा-प्रणाली है जिसका मुख्य उद्देश्य दक्षतरों के मुशी तैयार करना

और विद्यार्थियों के संरक्षकों का अपनी सन्तान को रुपया कमाने की मशीन बनाने मात्र का विचार है।

ध केलि:—स्त्रियों के साथ खेलना हास्य विनोद करना केलिनामात्मक मैथुन है। जिन स्त्रियों के साथ पवित्र सम्बन्ध नहीं है उनके साथ खेलने कुरने विनोद करने से स्वाभाविक बात है कि कामोद्दीपन होकर वीर्य उत्तेजित हो। स्वामी शङ्कराचार्य का वचन है—

"का मृह्वता प्राणभृतांहि नारी, दिव्यं व्रतं किंच समस्तदेन्यस्"

और भी कहा है-

घृतकुम्भसमानारी त्याङ्गारसमः पुमान् । तस्माद् घृतं च वन्हिंच नैकच स्थापयेद्बुधः॥

अर्थात्स्त्री घृत के घड़े के समान और पुरुष तपे हुए अङ्गारों के समान है इस लिये बुद्धिमान घृत और अग्नि रूप स्त्री पुरुष को इकट्ठा नहीं करते।

५ गुह्मभाषण—सामान्यतः भली वार्ता के लिये एकानत वा लिपाने की आवश्यकता नहीं होती। दुष्ट मंत्रण और कुचेष्टा सम्बन्धी वार्तालाप हो जिसका प्रकाश करना अधिकांश में लज्जास्पद होता है गुह्मभाषण का हेतु होती हैं। स्त्रियों से एकान्त में वार्तालाप करने से मन के ऊपर से लज्जा का आव-रण हट जाता है और ऐसी अवस्था में मन को गिरजाने का पूण अवसर रहता है, जो कामवासनाओं की ओर आकर्षित करता है। अपने मित्रों के साथ दुष्ट वार्ताळाप करने का फळ भी विषयवासनाप्रदीपन है। गुह्यभाषण को व्यक्तिचार का मंत्री समभ उससे सदैव दूर रहना चाहिये।

६-७ संकल्प और अध्यवसाय—यह दोनों एक ही वस्तु के दो खरूप हैं। किसी बातका मनमें संकल्प किया जाता है और उसी संकल्प को कार्यक्ष में परिणत करने को अध्यवसाय कहते हैं। एक करने का निश्चय करना है और दूसरा उसी को करने लगना है—व्यभिचार का निश्चय और उसकी पूर्ति के लिये कार्य करना है। जब मनुष्य कामान्ध होजाता है और अपनी कुचेष्टा की पूर्ति में लीन होजाता है तो उसका शील, लज्जा तथा ज्ञान नष्ट होकर वह पशुवत होजाता है।

८ क्रियानिवृत्ति—उपगेक्त अङ्गों या किसी विशेष मेथुन-प्रकार से उत्तेजित होकर किसी रीति से वीर्य स्वलित करने को क्रियानिवृत्ति कहते हैं। चाहे किसी रीति से कोई धातु मनुष्यशरीर में से निकाली आय कुछ न कुछ हानि अवश्य होती है और वीर्य तो एक बहुसूल्य पदार्थ है।

रसाद्रक्तं ततो मासं मासानमेदः प्रजायते ।

मेदसोस्थि ततो मज्जा मद्यः शुक्रस्य सम्भवः।

अर्थात् "भोजन के पचने पर रस, रस से रक्त, रक्त से मांस; मांस से मेदा, मेदा से अस्थि, अस्थि से मज्जा और मजा से वोर्य पैदा होता है"। इसका तात्पर्य यह है कि वोर्य सातवीं घातु और छै घातुओं का सार है। हमारे कुमारों के जीवन विशेषतया इसकी महत्ता न जानने के कारण ही नष्ट होते दिखाई पड़ते हैं। विद्यार्थियों को स्कूल कालेज तथा घर पर भी स्वास्थ्य और व्यायाम पर शिक्षाएं मिलती है पर इस सार वस्तु के विषय में वे तब तक अन्धकार में रक्खे जाते हैं जब तक वे उसका ज्ञान अपने जीवन का मृत्य देकर किसी दुष्ट से नहीं सीखलेते वा बालविवाहकपी राक्षस के आखेट होकर जीवन का स्वरस नहीं खोदेते। आजकल के कुमारों की दशा किसी से लिपी नहीं है उनके दुबल शरीर, कान्तिहीन मुल, उत्साहहीन मन आदि के उत्तरदाता अधिकांश में उनके संरक्षक और गुरुवर्ग ही हैं।

हम अपना कर्त्तव्य समभते हैं कि इस पुस्तक के अवलो-कन करने वाले बालक इस बात से अज्ञात न रहें। हम उन्हें बतावेंगे कि वीर्य क्या है, उसकी उत्पत्ति कैसे होती है, उसको धारण करने से क्या लाभ है। दूषित और शुद्ध वीर्य के क्या लक्षण हैं, वीर्य सम्बन्धी रोग होजाने पर क्या कर्त्तव्य है, ये सब बातें शरीरविज्ञानप्रकरण में बताई जायँगी।

हम यह दिखा कर कि वीर्य नष्ट करने के कितने प्रकार हैं इस पुस्तक का कलेवर बढ़ाना उचित नहीं समक्षते हैं। वीर्य-नाश का परिणाम चाहे वह प्राकृतिक मैथुन, स्त्रीप्रसङ्ग से किया जाय चाहे गुदामैथन, हस्तमैथुन, पशुमैथून आदि अप्राक्षत रीति से किया जाय अनिष्ठकारक है। कुमारों को सब प्रकार के मैथुन से बचना चाहिये, यह बात ठीक है कि स्त्री प्रसङ्ग से, यदि वीर्य परिपक्ष और शारीरिक उन्नति पूर्ण होजाने पर किया जाय, तो हानि कम होती है और अप्राकृत रूप से अधिक, पर होती अवश्य है।

शारीरिक विकाश के हो चुकने और वीर्य के परिपक्ष हो जाने पर ब्रह्मचर्य के समय की साधना की प्रखरता की न सह सकने के कारण ब्रह्मचर्य वत के तोड़ने में अधिक हानि न देख कर तथा सामाजिक कर्च्य को ध्यान में रख कर आचार्यों ने ब्रह्मचर्य की अवधि रखदी है। पर यह बात सदा ध्यान में रखनी चाहिये कि ऐसा करने में ऋषियों ने केवल हीनतर हानि को हो ब्रह्मण किया है क्योंकि अखरडवीर्य और एकचार खिएडनवीर्य में बड़ा अन्तर है अखंडवीर्यकी समानता खंडित-वीर्य कदापि नहीं कर सकता। ब्रह्मचर्यका समय पुरुषों के लिये २५ वर्ष है। इससे अधिक पुरुष क्रमशः ३६ वा ४८ तथा स्त्री २० वा २४ तक धारण कर सकती है।

ब्रह्मचर्य की उपलब्धि का सर्व प्रथम उपाय तो यह है कि समस्त प्रकार के मैथुनों को त्याग दे। मन मैं यह दृढ़ संकल्प करले कि मैं ब्रह्मचारी हो जंगा!

### ''यादूशी भावना यस्य सिद्धिर्भवति तादूशी"

अर्थात् जिस मनुष्य की जैसी भावना होती है वह वैसा ही होजाता है। मनुष्य अपना गुरु और अपना दास है। यदि वह जितेन्द्रिय और संयमी है तो वह अपना और अन्य असंय-मियों का भी गुरु है और यदि अपनी इन्द्रियों का दास है तो वह अपना दास है। इस प्रकार ब्रह्मचर्य का दृढ़ संकल्प करके अपवित्र भावों को पास न फटकने दे। यदि कभी बुरे विचार बल्पूर्वक आना चाहें तो परिस्थित बदल दे। इस संकल्प को प्रति दिन ताज़ा रक्खे इसको सायंग्रातः दुहरावे जो कभी इस में जुटि हो तो उसके लिये पश्चात्ताप करे और विशेष दृढ़ता का संकल्प करे।

मन को शुद्ध बनाये रखने की एक सर्वश्रेष्ट विधि यह भी है कि कभी उसे ठाली या निकम्मा न रहने दे वरन अच्छे कार्यों में लगाये रहे। प्राचीन ऋषिगण क्या ही उसम विधि से ब्रह्म-चर्य का उपदेश करते थे वेदारम्भ संस्कार के समय ब्रह्मचारी अपनी कटि को मेखला से बांधता हुआ प्रतिज्ञा करता थाः—

इयं दुरक्तं परिवाधमाना वर्णं पवित्रं पुन-ती म आगात्। प्राणापानाभ्यां बलमादधाना स्वगादेवी सुभगा मेखलेयम्॥

पार० गु० सू०

"अर्थात् मुफ्ते यह मेखला किट में बांधने योग्य (मुझादि की बनी हुई) भगिनी के तुल्य सीमाग्यवती और देवी (सुन्दर चमकने वाली) निन्दायुक्त वचन को सब ओर से हटाती वर्णभाव को पवित्र करती हुई प्राण और अफान को ठीक रखने के कारण बल देने वाली होकर अच्छे प्रकार प्राप्त हुई है" इस मंत्र में मेखला को स्वलादेवी बतलाया है जिस प्रकार बहिन के निकट होते हुए मनुष्य के मन की प्रवृत्ति दुरा-चार की ओर नहीं होती उसी प्रकार मैं इस मेखला को धारण करता हुआ मन से भो विषयवासना का चिन्तवन न ककंगा।

वीर्यरक्षा का मुख्य साधन मानिसक विचारों की शुद्धि है क्यों कि वीर्यकोष का मानिसक विचारों के साथ धिनष्ट सम्बन्ध है ज्यों हो किसा मनुष्य के मन में कामोत्तेजना होती है उसी समय वीर्यकोष में एक प्रकार का उद्देग होता और वीर्य हिल जाता है, जो किसी न किसी प्रकार से नष्ट होजाता है। अतः आहार व्यवहार के शुद्ध होने पर भी मनोविचार को शुद्ध रक्खे बिना कोई लाभ नहीं हो सकता।

ब्रह्मचारी को आरामतलब और शौकोन नहीं होना चाहिये उसके सोने का बिस्तर गुद्गुदा नहीं। ऋषि मनुजी लिखते हैं "एकः शयीत सर्वत्र" अर्थात् ब्रह्मचारी को सब स्थानों में अकेला शयन करना चाहिये। प्रसिद्ध पाश्चात्य लेखक ऐस स्टाल अपनी प्रसिद्ध पुस्तक "What a young man ought to do" (नवयुवकों को क्या कर्चन्य है) में पुष्ट शरीर और अच्छी तन्दुकस्ती चाहने वाले पुरुषों को नरम बिस्तर पर सोने का निषेध करते हैं:—

"A single bed is always to be prepared both for married and unmarried people. When two persons sleep in the same bed the one who has the stronger physical power is likely to absorb the vital forces from the weaker one. When other is affected with any tendency to consumption, has any skin desease or other malady he is likely to impart its evil in fluence, if not its actual contagion to the individual who shares the bed with him.

"अर्थात् विचाहित या अविचाहित दोनों प्रकार के मनुष्यों के लिये एक शय्या (अलग बिस्तर) का होना ही सदैव अच्छा है जहां दो मनुष्य एक ही शय्या पर शयन करते हैं उनमें से जिसकी शारीरिक शक्ति अच्छी होती है वह सम्भवतः कमशक्तिवाले की असली ताकृत को अपने में कींच लेता है और जहां उनमें से एक क्षयरोग से पीड़ित होने को हो या कोई चमड़े की बीमारी या और कोई रोग हो तो वह सम्भवतः उसका बुग प्रभाव दूसरे पर जो कि उसके साथ सोता है डालेगा"

ब्रह्मचर्य के साधनों में व्यायाम और प्राणायाम मुख्य हैं उनका विस्तृत वर्णन आगे किया जावेगा। ब्रह्मचर्य का तीसरा साधन उत्तम संगति है, संगति का मनुष्य के भावों पर प्रभाव पड़े विना नहीं रह सकता। जिस प्रकार की संगति में मनुष्य रहता है उसका स्वभाव अनायास ही वैसा हो- जाता है। हमारे विचार में संगति का प्रभाव एक गुरु की शिक्षाओं से भी अधिक पड़ता है। गुरुकी शिक्षाओं का प्रभाव वाह्य, पर संगति का आन्तरिक होता है। गुरु की शिक्षाएं सम्मव है नीरस हो पर संग का कार्यात्मक प्रभाव सरस न हो यह सम्भव नहीं। कुसंग बग़ल में सोने वाला वैरो है। बुरी संगति के सहूश ब्रह्मचर्य का शत्रु कोई नहीं है और सत्सङ्ग के समान कोई उत्तम साधन नहीं है। संसार में रहते हुए यह सम्भव नहीं कि कभी मन में दुष्ट विचार न आवें पर इन बुरे विचारों को मार्जन करने की सामर्थ्य एकमात्र सत्सङ्घ में है। जिस समय कामोद्दोपन हो उसी समय सटसङ्ग में जाबैठे तो खयं ही काम शान्त हो जावेगा। यदि किसी सज्जन का संग न प्राप्त हो तो कोई उत्तम प्रन्थ अवलोकन करने से भी लाभ होता है। ब्रह्मचर्य के लिये अकेला रहना हानिकारक है क्योंकि अकेले रहने से मनमें विकृत विचार चक्कर लगाने लगते हैं। अकेला रहना बन्द मकान में बैठने के समान है और चंकि ब्रह्मचारी का विचाररूपी गृह संकुचित होता है किञ्चित काल हो में वायु दृषित होजाती है और यदि शीघ्र ही बाहर से सज्जनमुखनिसृत वायुक्त विचारों को प्रवेश न किया जाय तो आत्मा के पतित होजाने का भय उपस्थित होसकता है। अतएव अकेले न रहकर और दुष्ट विषयी तथा खार्थी पुरुषों की कुसङ्गति से बचकर श्रेष्ठ, धार्मिक, सदाचारी जनोंकी सङ्गति करनी चाहिये क्योंकि "Keep good company and you will be of numbers." "अर्थात् अच्छे मजुब्यों की सङ्गति में रही ती तुम्हारी भी गणना उनमें होने छगेगी" महाराज भतृहिरि का बचन है:—

जाड्यं धियो हरित ि सञ्चित वाचि सत्यस्, मानोज्ञिति दिश्चिति पापमपाकरोति । चेतः प्रसादयित दिश्चितनोति कीर्तिं, सत्सङ्गितः कथय किं न करोति पृंशास् ॥

अर्थात् "बुद्धि की जड़ता को हरती, बाणी में सत्य को सींचती, मान को बढ़ाती, पाप को दूर करती, चित्त को प्रसन्न रखतो और दिशाओं में कीर्ति को विस्तृत करनी है कहो तो यह सत्संङ्गति पुरुष को क्या नहीं करती है"

पढ़े लिखे लोगों के लिये भयानक कुसङ्गित घुरी पुस्तकों की है. जिस प्रकार अच्छे प्रनथ श्रेष्ठ और सभ्य रचिता की श्रेष्ठता और सीजन्य के सार होते हैं, उसी प्रकार बुरी पुस्तकें क्षुद्राशय मनुष्यों की दुष्टता और नीचता का कीचड़ होती हैं, जो धन और यश को नाश कर आत्मा को कलुषित कर देती हैं। जीन टाड लिखते हैं:—

"If you have an enemy whose soul you will visit with a heavy vengeance and whose damnation you would seal up for the eternal

world you have only to place one of these destroyers in his hands."

अर्थात् "यदि कोई तुम्हारा शत्रु है जिससे तुम बड़ा भारी बदला लेना चाहते हो और जिसको अनन्त समय तक परमात्मा के कीप में रखना चाहते हो तो तुम उसके हाथ में इन नाशकारी वस्तुओं (बुरी पुस्तकों) में से एक दे दो "।

ब्रह्मचारी को विषयवासनावर्डंक पुस्तकों नहीं पहना चाहिये न वैसे राग सुने न चित्र न नृत्यादि देखे क्यों कि इन वस्तुओं का प्रभाव बालकों के शुद्ध हदय पर "रङ्गःशुक्कपटे यथा" स्वेत वस्त्र पर रङ्ग की भांति बहुत भयानक पड़ता है। ऐस स्टाल साहब "ह्वाट ए यङ्ग मैंन आट टूडू" के पृष्ठ २४१ पर लिखते हैं:—

"No young man can look on obscene pictures without the danger of photographing upon his mind that which he might subsequently be willing to give thousands of dollars to obliterate."

अर्थात् "कोई युवक अश्लील चित्रों को बिना इस भय के नहीं देख सकता कि वह अपने मन पर वे चित्र अङ्कित करले कि जिनके मिटाने के लिये पीछे से वह सहस्रशः मुद्रा देने को उग्रत हो "

आगे चलकर आप उसी पुस्तक के पृ॰ २४९ पर नाच तमाहो और अइलील नाटकों के विषय में लिखते हैं:—

"The debasing influence of the theatre produces quick results in the lives of young men. Moral principles which have cost christian parents months and years of care are banished in an hour."

अर्थात् "थियेटरों का प्रभाव युवकों के जीवन में अति शीव्र अपना परिणाम दिखलाता है वे धार्मिक भाव जिनके उत्पन्न करने में कृश्चियन (धार्मिक) माता पिताओं के महीनों और वर्षों का परिश्रम व्यय होता है घंटे भर में ही दूर हो जाते हैं"।

सारांश यह कि शुद्धवातावरण और सत्सङ्गित ब्रह्मचर्य-रक्षा के अच्छे साधन हैं। इसके विपरीत कुसङ्गित और दूषित वातावरण ब्रह्मचर्य के लिये हानिकारक हैं। शुद्ध मन और काया ब्रह्मचर्यवत के आधार हैं और ऊपर विखाये गये नियम ब्रह्मचर्य के साधन हैं उन पर चलने से कुमारों को लाम होगा।

शारीरिक खास्थ्य स्थिर रखनै और शारीरिक विकास की वृद्धि एवं ब्रह्मचर्य साधन के लिये किञ्चित् शरीरविकान की आवश्यकता है जो आगे के प्रकरण में दिया जायगा।

### व्यायाम ऋौर प्रागायाम।

जनम से ही मनुष्य शरीर में चय और विचय आरक्स हो जाता है। इस चय विचय की व्यवस्था ही खास्थ्य सुधार का आधार है। उत्तम वस्तुओं को स्थान देने के लिये निकृष्ट वस्तुओं को फेंकना ही पड़ता है। यदि कोई मनुष्य यह चाहे कि बह अपने घरका कूड़ा कर्कट कुछ बाहर न फोंकेगातो अवश्य थोड़े समय में ही उसके स्थान पर कुड़े कर्कट के ढेर के अतिरिक्त अच्छी बस्तुओं का अभावही दोगा। प्रथम तो उत्तम वस्तुओं को स्थान न मिलेगा दूसरे कुछ वस्तुओं में स्वाभाविक शत्रुता है, एक के रहते हुए दूसरी का होना अस-म्भव होगा। ठीक यही दशा मनुष्य शरीर की है इस विचित्र भवन में भी कुड़ा कर्कट एक त्रित होता गहता है। उसकी निकाल कर फेंकने की उसी भांति आवश्यकता है जिस प्रकार साधारण गृह सम्मार्जन की। इस सम्मार्जन का व्यायाम एक स्वाभाविक और सुलम उपाय है। इसके अतिरिक्त मनुष्य को ऐसे वातावरण में रहना पडता है जिसका उसके ऊपर बहुत प्रभुत्व है। उसको ऐसे उपकरणों का उपयोग करना पड़ता है जिनके विषय में वह बहुत कम खच्छन्द है। उसकी अनेकानेक आवरणों के साथ जीवन यात्रा करनी पडती है। घने २ नगरों की आबादी, उनकी मैली गलियां, गन्दी त्रायु

मोटर और गाड़ियों की उड़ती हुई धूल, बड़े २ पुतलीघरों, रेलों और अन्यान्य इंजनों का उगला हुआ विपेला धुआं सभी खास्थ्य के लिये हानिकारक है। राजनेतिक अवरोध, सामा-जिक अवरोध और यहा कहा धार्मिक अवरोध भी हमारे खास्थ्य के लिये प्रतिबन्ध हैं। इनका आंनष्टकारक परिणाम अवश्य होता है। इस अनिष्ट को दूर करने के आंतरिक्त कोई उपाय कुमारों के हाथ में नहीं हैं। इनका मूल्य रोग हैं जिन्हें प्राकृतिक विरेचन कहें तो अत्युक्ति न होगी। इन सब की अव्यर्थ औषधि व्यायाम है।

प्राकृतिक खास्थ्यवृद्धि का सब से बड़ा प्रतिबन्ध आधु-निक अप्राकृत जीवन और रहनसहन है। यदि हम पिसा हुआ आटान खाकर गेंहूं खासकों तो बहुत सम्भव है कि हमको घी दूध खाने की आवश्यकतान पड़े और हम अधिक खस्थ रहें यदि हम अपने को कपड़ों से छाद २ कर कमज़ोर न बना छें तो सम्भव है कि न्यूमोनिया अधिक न सतावे। यदि हम मिट्टी के तैल, गैस और विद्युत के प्रकाश से बच सकें तो हमारे नेत्र अधिक तेजयुक्त रहें। यदि कपड़े पर धूलि न डाली जाय तो उसको भाड़ने और घोने की आवश्यकता नहीं, पर जब घूलि-वर्षा अवश्य होना है तो कपड़े को भाड़ना और धोना भी नितान्त आवश्यक है। जब सभ्यता के प्रसादरूप अप्राकृतिक जीवन से हम नहीं बच सकते तो उसके आवश्यक प्रभाव की वृत्तियों का मार्जन करना परमावश्यक है।

यह सभ्यता आज की नहीं वरन परम्परागत है और उसके कुछ एक दोष तो इमारे जन्म से पूर्व ही हमें उत्तराधिकार में मिल चुके हैं, जिन्हें हम चाहने पर भी दूर नहीं कर सकते। इस अप्राकृतिक जीवन के दोवों को दूर करने का एकमात्र साधन व्यायाम है।यह सत्य है कि व्यायाम के अर्वाचीन तथा प्राचीन प्रकार अप्राकृतिक हैं। डएड, बैठक, मुग्दर आदि तथा जमनास्टिक; डम्बल चेन आदि के व्यायाम प्राकृतिक नहीं हैं। प्राकृतिक ज्यायाम चलना, दौड़ना, पेड़ पर चढ़ना, तैरना, भोजन प्राप्ति के लिये परिश्रम करना आदि ही कहे जासकते हैं। पर जब हम सी मील की यात्रा बिना पैर हिलाये ही कर सकते हैं और बिना ही पानी में हस्तचालन किये नदी तर सकते हैं और कुर्सी पर बैठ २ और कर्मा २ छेटे हुए प्रभूत भोजन सामित्रा प्राप्त कर सकते हैं तो खास्थ्य स्थिर रखने के लिये इस प्राकृतिक व्यायाम का स्थान अप्राकृतिक व्यायाम को अवश्य देना होगा, नहीं तो उसका परिणाम खास्थ्यहानि और अन्त में असामयिक मृत्यु अवश्य भोगना पड़ेगा। "Like meets like" जैसे का प्रतिरोध वैसाही कर सकता है। कहा-वत है "विषस्य विषमीषधम्" विषकी विष ही दवा है। अपा-कृतिक जीवन की हानियों को अप्राकृतिक व्यायाम हो दूर कर सकता है।

जपर के विवेचन से सिद्ध है कि आधुनिक समय में स्वास्थ्य स्थिर रखने के लिये व्यायाम परमावश्यक वस्तु है। व्यायाम की आवश्यकता दैनिक है। प्रति दिन शरीर के बलानु-सार व्यायाम का अभ्यासी होना चाहिये क्योंकि:—

#### व्यायामं कुर्वतोनित्यं विरुद्धमपि भोजनम् । विदम्धमविदम्धं वा निर्दोषः परिपच्यते ॥

अर्थात् "नित्य व्यायाम करने वाले को विरुद्धान्न भी पन्न जाता है। व्यायाम करने से शरीर के अङ्ग सुडील तथा दृढ़ होते हैं और मुख की कान्ति बढ़ती है। शरीर अन्तः शक्ति का द्वार है। शरीर के बिना मानसिक शक्तियां कुछ नहीं कर सकतीं। अस्त्रस्थ मनुष्य बिना अस्त्रशस्त्र का योद्धा है जिसका शीर्य न कोई जान सकता है और न लाभ ही दे सकता है कहा है:—

"Care for physical health in the first place for if there is a morbid mind the bodily organs are not doing their work as they ought to do."

अर्थात् "सब से प्रथम शारीरिक स्वास्थ्य का ध्यान रक्तों क्योंकि यदि कोई मन अस्वस्थ है तो शारीरिक अवयव काम नहीं कर सकते जैसा कि इन्हें करना चाहिये"

मोटा-स्थूल शरीर स्वस्थ नहीं है और न कुश शरीर। मोटापन शरीर में दो कारणों से होता है प्रथम तो मेदाधिक्य से, दूसरा पुट्टोंके विकसित होने से। यह दूसरे प्रकार का मोटा शरीर ही स्वास्थ्य का स्थान है यद्यपि आगे चल कर बताया जायगा कि यह बात भी सर्वथा सत्य नहीं है। पहिले पुकार का मोटापन जो मेदा (चर्ची) की अधिकता के कारण होता है स्वस्थिता का चिन्ह नहीं है और अधिक मात्रा में वृद्धि को प्राप्त मेदा मेदोवृद्धि नाम का रोग है जिसमें रुधिर को गति मन्द होकर हदय को हानि पहुंचती है। मेदावृद्धि का पिहला फल अधिकतर नपुंसकता और दूसरा शीध्र मृत्यु भी देखागया है। कृशता यदि किसी रोग के कारण नहीं है तो अस्वस्थता का प्रमाण नहीं है। परन्तु कृशता उत्तम स्वास्थ्य का चिन्ह कदापि नहीं कही जा सकती।

स्वस्थ शरीर वह है जिसके प्रत्येक अवयव यथासमय यथावत् कार्य करने में क्षम हों, शरीरस्थ प्रत्येक धातु रस से लेकर वार्य तक उचित परिमाण में शुद्ध रूप से उपस्थित हों, जिसके मन और बुद्धि नियमित रूप से उचित कार्य सम्पादन करते हों, शरीर के अवयव सामान्यतः सम और सुडौल हों ऐसे ही शरीर को स्वस्थ शरीर कहेंगे। यदि कोई धातु समय से पूर्व बनने लगे अथवा उचित से अधिक या कोई अवयव समय से पूर्व काम करने लगे तो समक्षता चाहिये कि शरीर स्वस्थ नहीं है। और यदि किसो इन्द्रिय या अवयवकी सहन-शक्ति वा संयमशक्ति कम होजाय तो भी समक्षता चाहिये कि शरीर अस्वस्थ है और जिस किसी का मन वा बुद्धि अपने कार्य करने में क्षम न हो शरीर कब स्वस्थ कहा जा सकता है।

जैसा पहिले लिखा जा चुका है व्यायाम का उद्देश्य है सर्व प्रथम स्वास्थ्य स्थिरता, स्वास्थ्य सुधार और इसके बाद शारी- रिकोन्नति तथा शरीरविकाश, अतएव चाहै किसी पद्धति का अनुसरण किया जावे इस बात का ध्यान रक्षवा जाय कि जो उद्देश्य व्यायामका है उसे न भूलें। भारतवर्ष तथा अन्यान्य देशीं में कई पद्धतियां प्रचलित हैं। व्यायाम के विषय में लोग प्रत्यक्ष फल देखते हैं इसलिये जिस पद्धति का फल अच्छा प्रतीत होता है उसी का अनुसरण करने लगते हैं, परन्तु व्यायाम का फल भी प्रकृति, अवस्था तथा चातावरण के आधीन है। इस लिये एक ही पद्धति प्रत्येक अवस्था और प्रकृति के लिये उप-युक्त नहीं हो सकतो और न एक हो मनुष्य के लिये एक ही पद्धति पूर्णतया लाभदायक हो सकती है। अतएव पद्धति चुनने के विषय में इतना ही कहना पर्याप्त है कि बुद्धि से कार्य लिया जाय। यह जानलेने की आवश्यकता है कि कौन २ सा व्यायाम किस २ अवयव को लाभदायक है। इसके पश्चात् परिमाण का ज्ञान होना आवश्यक है बहुधा देखा गया है कि परिमाण से अधिक व्यायाम करने से लाभ के स्थान पर हानि हुई है। तीसरी बात जिसका ज्ञान आवश्यक है शरीर की न्युनता है अर्थात् हमारे शरीर का कौन अवयव श्लीण है इसके अतिरिक्त अपनी प्रकृति और देश काल का भी अवश्य ध्यान रखना चाहिये यथा शीतप्रधान देशों में तथा शीतकाल में अधिक परिश्रम किया जासकता है, गुरुपाक तथा पौष्टिक भोजन किया जा सकता है। शरीर को सुडील बनाने तथा व्यायाम करने का अच्छा समय शीत वा बसन्त है पैरन्त इंगलिस्तान वा पहाड़ी देशों में गर्मी के मौसिम ही में खुली हवा में व्यायाम किया जा सकता है। प्रत्येक कुमार अपने बलानुसार व्यायाम चून सकता है।

स्मरण रहे कि व्यायाम का प्रयोजन किसी अङ्ग विशेष से कुछ परिश्रम करना नहीं है, चग्न व्यायाम में मनःशक्ति का उपयोग मुख्य है। सहस्रों बार हथौड़ा उटाकर पटकने वाले लुहार का हाथ न तो सुदृढ़ ही होता है न सुडील, आठ २ घंटे लगातार फावड़ा चलाने वाला मज़दूर या बारह २ घंटे कड़ी भूमि को जोतने वाला कृषक एक वा दो घंटे व्यायाम करने वाले पहलवान की समता नहीं कर सकता है। डम-वेल को हाथ में लेकर दस या बीस हरकत करने वाला अपने हाथ को सुदृढ़ और सुडील बनाने के संकल्प के साथ ऐसा करता'है और छौहकार का उद्देश्य हाथ में भारी हथीड़ा छैकर पटकने में लोहे को पीटना मात्र है। इसी भांति कुषक और मज़दूर का उद्देश्य अपने शरीर को सुदृढ़ और सुडौल बनाना नहीं है पर पहलवान अपने पिश्रम के एक २ जलबिन्दु से अपनी शारीरिक शक्ति के विकाश का संकल्प निभाता जाता है। यह इसी मनोयोग का फल है जो इन उदाहरणों में इतने अन्तर का कारण है। सुन्दर चाल ढाल मनोहर भाषण तथा प्रभावोत्पादकता आदि गुण जो कुमार अपने शरीर में चाहे मनोयोग से प्राप्त कर सकते हैं। इनके लिये किसी विशेष प्रकार के ज्यायाम की आवश्यकता नहीं है।

व्यायाम में दोष उनका कारण तथा निराकरण ।

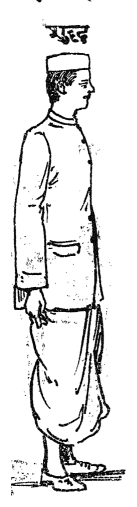
यह जनप्रवाद है कि पहलवान अल्पजीबी होते हैं। जहां कोई महा रोगी हुआ यातो जीवनयात्राही समाप्त करेगा या शोचनीय शारीरिक अवस्था में रहेगा। यह भी कहा जाता है कि व्यायाम से स्कूर्ति चली जाती है और बुद्धि का नाश होजाता है। इस जनप्रवाद में बहुत सा अंश सत्य है परन्तु वास्तव में ये व्यायाम के दोष नहीं हैं इनका कारण व्यायाम करने बालों का प्रमाद है और उनके मनोयोग के दुरुपयोग काफल है। न इन आधुनिक मह्लों का उद्देश्य खस्थ शरीर होता है, न इन्हें खस्थ शरीर प्राप्त होता है । इन मछों का एक-मात्र उद्देश्य कुछैक वाह्य अङ्गीं को बढ़ाना और दूढ़ बनाना तथा पाशविक शक्ति का सम्पादन होता है। बुद्धिकार्य को तो वे भुलाही देते हैं। फल यह होता है कि पहलवानों के वाह्य अङ्गबड़े २ और पत्थर के स्नमान कड़े होजाते हैं, पर उनके आभ्यन्तर अवयव जिन्हें शरीर का सर्वस्व कहें तो अत्युक्ति न होगी, यथा हृद्य, फूसफ्स, अमाशय आदि संकुचित और क्षीण होजाते हैं अतः जहां बाह्य अवयवों में कुछ भी धका पहुंचा वहां भीतर तो पहिले ही से खोखला है शारीरिक स्वास्थ्यका दिवाला निकल जाता है। वास्तवमें खस्थ शरीरके लिये हृद्य आदि आन्तरिक अवयव ही मुख्य हैं। इन पहलवानों के व्यायाम में एक और दोष यह होता है कि वे व्यायाम में अपने प्रारीर को सुडौल बनाने का ध्यान नहीं रखते आकेर न

आसन को जमाते हैं, फल यह होता है कि उनका शरीर वेडील और चाल ढाल दूपित होजाती है।

अमरीकन स्वास्थ्यसुधारक डाकृर चिचले का मन्तव्य है कि व्यायाम का उद्देश्य कतिपथ पुट्ठों को कड़ा बनाना ही नहीं होना चाहिये वरन् आन्तरिक अवयवों का विकाश और सहन-शक्ति का वर्द्धन होना चाहिये। उनका कथन है कि किसी बिरोप प्रकार का व्यायाम जिससे बाह्य अवयव फुले हुए विखाई देवें श्रेय नहीं है वरन् हमें हर समय अच्छे प्रकार चलने, उठने, बैठने, खड़ेहोने, का अभ्यासी होना चाहिये। शरीर को सुडौल और खस्थ बनाने के लिये प्रतिक्षण व्यायाम करने की आवश्यकता है। जिन अवयवों का कार्य स्रोत जागते कभी नहीं रुकता उनके कार्य में उत्तमता लाने के िल्ये हमें उत्तम वृत्तियां उत्पन्न करना चाहिये। अर्थात् फुस-फुर्सों की शक्तिवृद्धि के लिये यह आवश्यक है कि मनुष्य के श्वासोच्छ्वास का ढंग उत्तम हो। उत्तम रक्तसंचार और सुडील शरीर बनाने के लिये आवश्यक चाल और ठवंन के उत्तम बनाने का प्रतिक्षण ध्यान रहे। सामने के पृष्ठ में दिए हुए चित्र नं० १ को देखने से भले, बुरे ढङ्ग से खड़े होने के प्रकार भली भांति समभामें आजावेंगे। कुमारों को इस बात पर विशेष ध्यान रखना चाहिये। उनके लिये इन स्वास्थ्यकर आदतों का अभ्यासी होना स्वर्ण में सुगन्ध के समान है-खास्थ्रय लाभ के साथ २ सभ्यता की भी प्राप्ति होती है।

'चित्र नं॰ ३

खड़े होने का ढंग



अग्रह



### चित्र नं २

### २५ वर्ष का ब्रह्मचारी



मनोयोग के विषय में कुछ ऊपर लिखा जा चुका है अष्ट-मिद्धिनवनिधियों के दाता योग का मुख्य साधन यही मनो-योग है। "योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः" योग चित्तवृत्तियों के संयम का नाम है। मन सब इन्द्रियों का राजा है यह सम्भव नहीं कि जो कार्य राजा करना चाहै वह न हो सके। यदि स्क्ष्मतया देखा जाय तो मनोयोग द्वारा रुधिरसंचार कर हृदय की गति तक प्रभावित की जासकती है। मनोयोग हारा जिस इन्द्रिय में इच्छा हो उसी मैं सारे शरीर की शक्ति का संचार किया जासकता है। मनोयोगप्राप्ति का प्राणायाम मुख्य साधन है इसीलिये भारत के प्राचीन ऋषियों ने व्यायाम से प्राणायाम को विशेषता दी थी। क्योंकि विना मनोयोग के व्यायाम का जैसा चाहिये फल नहीं होता। आन्तरिक अवयव तथा आन्तरिक क्रियाओं को प्रभावित करने का एकमात्र साधन मनोयोग है अतएव इस कार्य के लिये तो प्राणायाम की आवश्यकता थी ही, वाह्य अङ्गों के सुधार के लिये इस प्राणायाम के साथ कतिएय विशेष आसनों का संमिश्रण कर देने से प्राणायाम से वाह्य और आभ्यन्तरिक दोनों प्रकार के शारीरिक स्वास्थ्यसुधार का होना सम्भव होगया। यही कारण है कि प्राचीन प्रन्थों में व्यायाम का इतना उल्लेख न होकर सर्वत्र प्राणायाम की महिमा गायी गई है और उसकी वैज्ञानिक विवेचना तक उपलब्ध है।

मानसिक शक्ति को बलवान बनाने के लिये वर्त्तमान समय के भोम, प्रोफेसर राममूर्त्तिजी नित्य प्राणायाम का अभ्यास करते और मन को एकाग्र करके एक ही विषय पर लगा देते हैं। कौतुक करते समय वह प्राण रोकते और मान-सिक इच्छाक्रप बल को अङ्ग विशेष में अपनी इच्छाद्वारा भेजते हैं। उनका दृढ़ विश्वास है कि शारीरिक बल मानसिक शक्ति द्वारा प्राप्त होता है। उनका कथन है कि दिन में एक बार आध घंटा वा उससे अधिक शारीरिक बल को इच्छा के अतिरिक्त अन्य सब विचार मन से निकाल देने चाहिये। व्या-याम करते समय मन की वृत्ति व्यायाम ही पर लगे और उस के लाभों का चिन्तवन करे।

प्राणायाम प्राणों का व्यायाम है। इससे प्राणशक्ति बढ़ती और आयुवृद्धि होती है। कित्रपय विद्वानों का मत है कि जीवमात्र की आयु श्वासोच्छ्वासगणना पर निर्भर है। और सामान्यतया देखा भी जाता है कि जिस मनुष्य का स्वास्थ्य अच्छा है उसके श्वासोच्छ्वास परिमित समय में कम निकलते हैं और रुग्ण मनुष्य के अधिक। एक मिनट में ६ से लेकर १० श्वासोच्छ्वास स्वस्थ मनुष्य के निकलते हैं इससे अधिक श्वासोच्छ्वास विशेष प्राणशक्ति का चिन्ह हैं यदि श्वास उत्तम आती है क्योंकि केवल श्वासगणना ही सब कुछ नहीं है श्वासोच्छ्वास का प्रकार भी कुछ न कुछ

स्वस्थता पर प्रभाव रखता है। अतः श्वासोच्छ्वास की गणना को कम करना अपने स्वास्थ्य और आयु बढ़रने का सर्व सुलभ उपाय है। प्राणायाम के अनेक कुण्ट्र हैं उन सब का यथावत् वर्णन करना इस पुस्तक इंटे व्यवस्था के बाहर है।

प्राण्यामिविधि।

मन को स्थिर करने तथा प्राणों को बलवान बनाने और ऊर्ध्वरैता बनने के लिये प्राणायाम नितान्त आवश्यक है। कुमारों हों नित्य प्राणायाम करना चाहिये। इसके लिये किसी दिशीप आमन की आवश्यकता नहीं है। योगशास्त्र का वचन है कि "स्थिरं सुखमासनम्" अर्थात् सुख से बैठने को आसन कहते हैं। प्राणायाम के लिये भद्रासन अथवा पार्थी आसन पर्याप्त है और यदि इसको ज्यायाम का रूप देना इष्ट हो तो खडे २ भी कर सकते हैं। कमर पर दोनों हाथों को रखकर श्वासंको शनैः २ विना भटका लगाये खींचिये इसे पूरक कहते हैं। जब छाती पूर्णतया भरजाय तब गर्दन को पीछे और छाती को आगे करके किञ्चित्काल श्वास को रोकरिखये इसे कंभक कहते हैं। अब उसी प्रकार श्वास को शनैः २ निकाल दोजिये। श्वास छोड्ते समय शिर को आगे कएठमूल में लगाइये और पेट को जितना होसके भीतर लेजाइये और किञ्चित्काल भ्वासको बाहर रोक रखिये इसे रेचककहते हैं। इस प्रकार एक पूरक, एक कुंभक तथा एक रेचक मिलकर एक प्राणायाम हुआ। ऐसे तीन प्राणायामों से प्रारम्भ करके हर

चौथे दिन एक प्राणायाम बढ़ाते जाकर तीस तक कर सकते हैं। दिन में सायं प्रातः दोनों बेळाओं में प्राणायाम करना चाहिये और कुमारों को रात्रि को सोने से पूर्व भी एक चार करना परम लाभदायक है! इस प्रकार एक दिवस में ६० प्राणायाम तक किये जा सकते हैं। भोजन किये हुए, जबर में और श्वासरोग तथा खांसीरोग में प्राणायाम न करना चाहिये। इस प्राणायाम के साथ निस्नोक्त ऊर्ध्वाकर्षण विधि करनेसे खास्थ्य को अपूर्व लाभ पहुंचता है। भद्रासन का प्रकार चित्र नं० ४ के देखने से भळीभांति समक्ष में आजायगा।

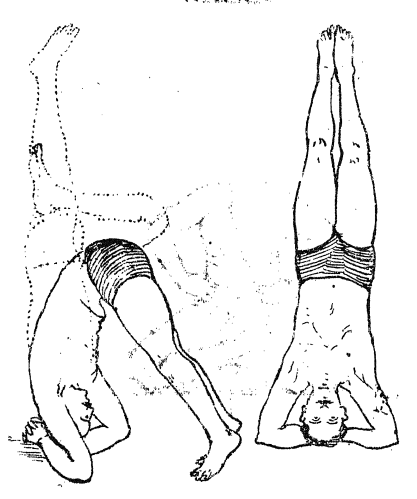
किन्तु आसन योग का एक मुख्य अङ्ग है और शारीरिक स्वास्थ्य को ध्यान में रख ऋषियों ने निर्धारित किया है। इन आसनों के साथ प्राणायाम करनें से आसन का उद्देश्य प्रति-क्षण मन में जमा रहता है, तथा शरीर सचेत रहता है। जो आसन आज कल साधु लोग दिलाते हैं उनमें अधिकांश तो दिखावे के लिये ही रचे हुए होते हैं और दूपरे ऋषिनिर्धारित आसनों के अशुद्ध रूप हैं उनकी नक़ुळ करने से लाभ के स्थान में हानि होने का भय है अतः कुमारों को कर्त्तव्य कुछ आसन यहां दिये जाते हैं और उनका प्रकार चित्रों से समक्राया जाता है। इनका अभ्यास करने तथा बुद्धिद्वारा उचित रीति पर चलने से कुमारों को विशेष लाभ होने की आशा है। उनको अपने स्वास्थ्यसुधार के लिये वैद्यों के पास दौड़ने की शीव्र आवस्यकता न पडेगो।

चित्र नं• 8

## भद्रास्न



## <sub>चित्र नॅ॰ ३</sub> शीधासन



### [ 93 ]

### शीर्षासन ।

पृथिवी पर सिर के बल खड़े रहने की शीर्पासन कहते हैं। पृथिवी पर मोटा गुद्गुदा आसन बिछा कर उस पर सिर राखिये और दोनों हाथों का गुम्फा बनाकर सिर को पीछे से उस गुम्फे में साध लोजिये फिर पावों को ऊपर सीधा सतर कर दीजिये देखो चित्र नं ३। प्रथम इस आसन को किसी दीवार के सहारे करने से अभ्यास शीघ्र हो जाता है। अभ्यास होजाने पर दीवार की सहायता की आवश्यकता नहीं रहती और अधिक अभ्यास होजाने पर पाचों को नीचे ऊपर जैसा चाहें शांषांसन करते हुए मोड तथा हिला सकते हैं। ज़मीनसे ऊपर और ऊपर से जुमीनतक छेजासकते हैं। देखो चित्र नं० ३ का दूसरा प्रकार। आरम्भ में इस आसन को १ या दो मिनट तक करना चाहिये फिर चार पांच दिन बाद २ या ३ मिनट तक, इसी प्रकार क्रमशः आध घंटा तक बढा सकते हैं। ६ महीने में पूर्ण अभ्यास होजाता है और आशातीत लाभ द्रष्टिगोचर होता है। इस अ:सन को स्त्री पुरुष दोनों ही कर सकते हैं। इससे कोई हानि नहीं और स्मरणशक्ति बढाने तथा बीर्य स्थिर करने का यह अच्छा साधन है।

#### सिद्धासन ।

अग्रुकोश और गुदा के बीच मैं चार अंगुल प्रमाणस्थान है। इस स्थान में होकर वीर्यवाहिनी नाली तथा कामोद्दीपनी स्नायुपें गुज़रती हैं। इस स्थान के मध्य भाग को हठयोग की

भाषा में मनुष्यभग कहते हैं। सिद्धासन करने के लिये वायें पांच की एड़ी इस भगस्थान के ऊपर दृढ़ता से लगाइये और दाहिने पैर की एड़ी लिङ्गेन्द्रिय के ऊपर के भाग पर जमाइये। अब दाहिने पैर का बाहरी और वार्ये पैर का भीतरी गट्टा आपसमें मिल जायँगे। फिर वायें पैरकी एडीपर जोर लगाकर बैठ जाइये। शरीर को सीधा करके ठोड़ो को कंठमूल में लगा कर अथवा शीश को मेरु दंड की सीध में करके द्रष्टि को भौहों के बीच (त्रिकुरी) में जमा दीजिये यही सिद्धासन है। देखो चित्र नं० ५। प्रारम्भ में चूतड़ों के नोचे एक छोटा तकिया रख कर अभ्यास करने से सरलता पड़ती है। इसका महत्व आसनों में इस लिये विशेष है कि स्वप्नदोष की यह अच्छी औषधि है और समस्त वीर्यविकारों को दूर करता है। परन्तु अधिक दिनों तक करने पर यह कामेच्छा को नाश कर देता है। अतः जो आजनम ब्रह्मचारी नहीं रहना चाहते उनको इसे अधिक न करना चाहिए। इस आसन के नाथ निम्न छिखित प्राणायाम करने से विशेष लाभ की आशा है।

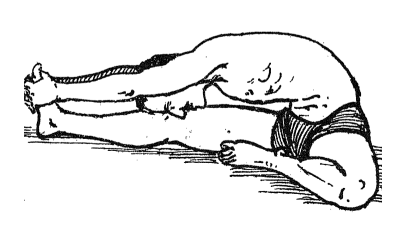
आसन जमा लेने पर यह देखिये कि कौन नासारंभ्र चल रहा है। अब दूसरे नासापुट पर अंगुली रख कर नासारंभ्र को बन्द करके चलते हुए रंभ्र से श्वास को खीं चिये जब पूर्ण श्वास खिच जाय तो दोनों नासापुटों को बन्द कर लीजिये और पेट को छोटा बड़ा की जिये और गुदा को ऊपर को संकोचन की ज़िये। पेट के घटाने बढ़ाने की क्रिया ऐसी होना चाहिये कि

# सिद्धासन



### चित्र नं ६

# जानुशिरासन



मानों लिङ्ग से कोई वस्तु ऊपर को खींच रहे हो। प्रारम्भ में ऐसा दो तीन वार ही कर सकांगे। अब दूसरे रंध्र से श्वास निकाल दीजिये और कुछ देर श्वास बाहर रोकिए यह एक प्राणायाम हुआ। अब दूसरे नासारंध्र से श्वास खींचिये और कुछ किया कर प्रथमसे बाहर निकालिये। इसी प्रकार बारी २ से प्रत्येक नासारंध्र से प्राणायाम की जिये। आरम्भ में तीन प्राणायामसे अधिक न करना चाहिये। शनैः २ संख्या बढ़ाकर तीस तक करदी जासकतो है। इससे स्वप्नदोप अवश्य दूर होजाना है। इसके साथ में किसी सुयोग्य वैद्य द्वारा तैयार किया हुआ ब्राह्मी बूटी का कोई पौष्टिक योग सेवन करने से आरम्भिक काल की ख़श्की आदि उपद्रव नहीं होते।

### जानुशिरासन ।

'आम के आम गुठिलियों के दाम'। यह जानुशिरासन नामक आसन जिसे 'लघुपक्ष्मतान' भी कहते हैं योगासन होने के अतिरिक्त एक अच्छा व्यायाम भी है। एक पैर की एड़ी को अंडकोश और गुदा के मध्य भाग में (मनुष्यभग स्थान) में लगाकर उसके तलवे को दूसरे पैर की जङ्घा में चपका दोजिये और अब दूसरे पैरको इस प्रकार फैला दीजिये कि उसका पञ्जा आकाश की और को हो। तत्पश्चात् फैले हुए पांच के पंजे को दोनों हाथों के गुम्फे में पकड़ कर उसी पांच के घुटने पर नाक या ठोड़ी लगाकर बैठिये। देखो चित्र नं० ६। यह ध्यान रखना चाहिये कि फैले हुए पैर को जङ्घा पर दूसरे पांच के तले

का पूरा ज़ीरपड़े। यह आसन भी बड़ा उपयोगी है पर स्त्रियों के लिये यह उचित नहीं है।

ऊर्ध्वा कर्षणविधि ।

इन आसनों के अभ्याससे वीर्यदोष दूर होकर वीर्यकी गति ऊपर को होजाती है। इन आसनों के करते समय यदि ऊर्ध्वा-कर्षण विधि का अभ्यास होजाय तो बहुत लाभ होसकता है। ऊर्ध्वाकर्षण विधि का तात्पर्य यह है कि गुदा और शिश्चप्रदेश को ऊपर खींचा जाय-गुदाको यथा शक्ति संकुचित किया जाय और ऐसी किया की जाय मानों लिङ्ग से काई वस्तु ऊपर की खींच रहे हो। इस क्रिया से समस्त उपस्थादेश ऊपर की खिच जाता है और नाभिमें भी खिचाय जान पड़ता है। थोडा २ अभ्यास करने से उचित रीति से करने का अभ्यास शीघ्र हो जाता है। अध्वरिता बनने की कुंजी गुदा और लिङ्क को वश में करना है। इस किया को प्रत्येक समय और हर जगह कर सकते हैं। इसके अभ्यास से बीर्य सम्बन्धी स्नायुएँ बीर्य या शुक्र बनाने का कार्य करना बन्द कर देती हैं और अन्तःस्त्राव बनने लगता है जिससे तेजोबल की वृद्धि होने लगती है। अन्तःस्त्राव के अर्थ के लिये शरीरविज्ञान प्रकरण देखिये।



### शरीरविज्ञान।

हमारे शरीर की उपमा एक विचित्र भवन से दी जा सकती है। भवन में कार्यानुसार ईटे लगाई जाती हैं। कुए की ईटें एक भांति की होती हैं, महराबों में दूसरे प्रकार ईटें की लगाई जाती हैं और दीवारों में तीसरे प्रकार की। हमारे शरीर के सब से छोटे अवयव सेलें कहलाते हैं उनके आकार आवश्यकतानुसार चपटे, गोल, नुकीले, बेलनाकार, तर्का कार होते हैं। ये सेल कप ईटें इतनी छोटी और शरीर भवन में इस सफाई के साथ लगी रहती हैं कि केवल आंख से अर्थात् बिना किसी यंत्र विशेष की सहायता के न तो हम उन्हें देख ही सकते हैं और न पहिचान सकते हैं।

जिस प्रकार भवनिर्माण में एक लकड़ी या लोहे का ढांचा बना लिया जाता है और उस ढांचे का कार्य भवन के रूप को स्थिर करना तथा इमारत को साधना होता है उसी प्रकार हमारे शरीर के रूप को स्थिर करने तथा उसके साधने और रक्षा करने के लिये एक अस्थिपंजर है। कुछ अस्थियों का कार्य तो शरीर के स्वरूप को खड़ा करने का है, उनके बिना हमाराशरीर एक मांस का ढेर दिखाई पड़े, ऐसी अस्थियां हाथ, पैर. कमर, रीढ़ की हैं। हाथ पैर की अस्थियों को शाखाएँ कहते हैं। इनको शाखाएँ कहने का कारण हमारे

शास्त्रों का वह वचन है जिसमें मनुष्यशरीर को ऊईमूल-वृक्ष माना है, निस्सन्देह यदि मनुष्य के अस्थि पंजर को शिर के बल खड़ा करदें तो उसका स्वरूप एक बुक्ष से मिलता है। हाथ पैर शासाएँ और अँगुलियां टहनियां सी प्रतीन होती हैं और रीढ़ में जुड़ी हुई पसलियां और कमर की हड़ियां मिल कर वृक्ष का खोखलातना बन जाती हैं। शरीर के स्वरूप को स्थिर करने के अतिरिक्त कुछ अस्थियों का कार्य शरीर के कुछ परमोपयोगी अङ्गों की रक्षा करना भी है। घड के ऊपरी भाग को अंग्रेज़ी में chest अर्थात् सन्दूक इसी लिये कहते हैं कि इसमें सन्द्रक की भांति शरीर की उपयोगी वस्तुएं सुरक्षित हैं—धड़ में हृद्य, फ़ुसफ़्स, आमाशय, यकृत और वृक्क आदि ऐसे उपयोगी अङ्ग रंहते हैं जिनमें कुछ भी धका लगने या विगाइ हो जाने से मनुष्य का जीवन असम्भव होजाता है। दूसरा परमोपयोगी अङ्ग मस्तिष्क भी एक बड़े सुदूढ़ खोखले के अन्दर रक्षित है। ये अङ्ग जिस प्रकार परमो-पयोगी हैं उसी प्रकार बड़े ही कोमल और पेचीदा हैं अतएव इनके लिये द्रढ अस्थियों के आवरण हमारे शरीर में सपस्थित हैं।

हमारे शरीर में अनेक स्थान ऐसे हैं जहां चलने तथा काम करने के लिये जोड़ लगे हुए हैं उनके सुभीते से मुड़ने और साथ ही साथ कड़े होकर कार्य सम्पादन के लिये भी अस्थियों की कावश्यकता है अतएव प्रायः सब ही जोड़ अस्थियों के हैं यथा पोरे, कलाई, कुहनियां, कन्धे, गर्दन, जबड़े, कुल्हें, परियें, टखने सब ही शरीर के जोड़ अस्थि निर्मित हैं। शरीर मैं कुल मिलाकर डाकृरी मत से २०६ हिंडुयां हैं। कुछ खतंत्र अस्थियां तो इस प्रकार मिल जाती हैं कि उनको खतंत्र कहने में साधारण लोग हिचकिचायेंगे, यथा सर की खोपड़ी बाहर से एक दिखाई पड़ती है पर वास्तव में वह कई अस्थियों का समुदाय है, उनके जोड़ खोपड़ी को देखने से जाने जा सकते हैं।

अस्थि भी जोवित पदार्थ है और वर्द्धनशील है, शरीर में कोई मृत वस्तु नहीं रह सकतो। इसो सिद्धान्त पर अस्थियों में जोड़ मिळाने की विद्या का आविष्कार हुआ है, एक जीवित अस्थि में उसी प्रकार की दूसरी जीवित अस्थि का जोड मिला देने से वे एक दूसरे को पकड़ लेती हैं और बढ़ने लगती हैं। गत यूरोपीय महासमर में इसका प्रयोग बड़ी सफलता से किया गया है। सूक्ष्मतया निरोक्षण करने से जो अणुवी-क्षक यंत्र से सुलभ है अस्थि की रचना जीवित अस्थिसेलों, कुछ सौत्रिक तन्तु और कुछ चूना आदि खनिज पदार्थी से हुई दिखाई पड़ती है। अस्थियों के बोच २ में बहुत बारीक रक्तनालियां भी रहती हैं जिनके द्वारा उनका पोषण होता रहता है। बड़ी २ अस्थियां बीच में पोली होती हैं और उनके खोखले में मज्जा भरी रहती है। तेज़ाब में डाल देने से अस्थि का खनिज भाग गल जाता है, और हड्डी इतनी मुलायम होजाती है कि उसमें कपड़े की भांति गांठ छगाई जा सुकती

है, अस्थिको जलाने से उसका जीविन भाग जल जाता है और वह कुड़कीली होजाती है।

बालकों की अन्धि में सजीव पदार्थ अधिक रहता है और खनिज पदार्थ कम, इसी लिये उनकी अन्धियां कम टूटती हैं और शीव जुड़ जाती हैं। आयु के बढ़ने से तथा बृद्धावस्था में अन्धियों का सजीव भाग न्यून और निर्बल होजाता है और खनिज पदार्थों की अधिकता के कारण अन्धि में कड़ाई आजाती है और कुड़कीली होजाती है, इसका परिणाम यह होता है कि बृद्धों की अन्धियां शीव टूट जाती हैं और कठिनता से जुड़ती हैं।

अस्थि से मिलती जुलती एक वस्तु कार्यलिज हमारे शारीर में होती है। नाक का पनपना, समस्त कान तथा गले का स्वरयंत्र पूर्ण कप से कार्यलिज के होते हैं। अन्य स्थानों में भी कार्यलिज रहता है। शारीर में कलाई आदि जिनसे कड़ा काम लिया जाता है और घूमने और लचकने की आवश्यकता रहती है वहां पर बहुधा इसी कार्यलिज से काम चलता है, अस्थि विकाश को अध्ययन करने से पता लगेगा कि अक्सर अस्थियां कार्यलिज का एक विशेष विकसित कप हैं। मनुष्य के जीवन में एक समय ऐसा भी होता है, जब उसके शरीर में एक भी अस्थि नहीं होती। मनुष्य के डेढ़ मास के भ्रूण में यद्यपि शरीर के अस्थि वाले अङ्ग बन जाते हैं पर अस्थियां नहीं होतीं, उनके स्थान में यही कार्यलिज पहार्थ होता है, समय पाकर वही कार्यक्रिज कमशः अस्थि रूप होजाता है और इस प्रकार का परिवर्तन २५ वर्ष की अवस्था तक होता रहता है इस अस्थिविकाश का क्रम मनुष्यशरीर को विभिन्न अवस्थाओं पर ऐक्सरेज़प्रकाश द्वारा देखने से निश्चयरूपेण जाना जासकता है। ऐक्सरेज़प्रकाश अस्थि या ऐसी वा उससे अधिक घन वस्तु को पार नहीं कर सकता पर कार्यक्रिज के पार होजाता है और नित्र पर उसकी छाया या प्रतिबिम्ब नहीं पड़ता, अस्थ्यादि का पड़ता है। इस विकाश से पचीस वर्ष तक मनुष्य की आयु का प्रमाण बहुत अच्छा ज्ञात होता है। कारण यह है कि अस्थिकेन्द्रों के उदय और विकाश का समय प्रकृति से निश्चित है। कार्यक्रिज में जिस स्थान पर अस्थि प्रथम बनना आरम्भ होती है उसकी उसका केन्द्र कहते हैं।

यह सत्य है कि कुछ कार्य िं ऐसी हैं जो आमृत्यु अस्थि में परिवर्तित नहीं होतीं, और उनकी रचना भी अस्थि बन-जाने वाली कार्यलिज से कुछ भिन्न होती है। पर सम्भव है कि इसका कारण मनुष्य समाज या जीव विकाश से सम्बन्ध रखता हो।

बाहर से देखने में मनुष्य मांस का पुतला मालूम पड़ता है और वास्तव में ऐसा है भी, शरीर में ऐसा कोई स्थान नहीं जहां थोड़ा बहुत मांस न हो। कित्तपय शारीरिक अङ्गती ऐसे हैं जो केवल मांस के ही हैं और वे शरीर के परमोप्योगी अङ्ग हैं। शरीर का गात्र मांस निर्मित है, अस्थ्यादि तो उसके साधने तथा सुचारु करेण कार्य करने तथा रक्षण के लिये हैं। यदि त्वचा को बक्कल और अस्थि को गुठली कहें तो मांस को शरीर क्रपी फल का गूदा कह सकते हैं। समस्त शरीर भार का मांस लगभग आधा होता है शेषार्थ में अस्थ्य। दि सातों धातुएं और जलादि पदार्थ होते हैं।

चलना, फिरना, अंगप्रक्षेपण, बोलना आदि समस्त वाह्य शारीरिक गतियां मांस द्वारा हो होती है। तथा ऐसी उपयोगी आभ्यन्तर गतियां भी जैसे हृदय का घडकना, श्वास-प्रश्वास, अन्नमार्ग में अन्न का सरकना, इन्द्रियादि प्रहर्ष, बालों का खड़ा होना आदि भी मांस द्वारा ही सम्भव है। मांस का एक विशेष गुण यह है कि वह सिकुड और फैल सकता है. इसको क्रमशः उसका संकोचन और प्रसार कहते हैं। वाहु को मोडने से उसके सामने का मांस छोटा और मोटा हो जाता है और छोड़ देने से अपनी पूर्वावस्था को पहुंच जाता है। मांस के इसी गुण के कारण उसके द्वारा गतियां सम्भव हैं। क्योंकि मांस जिस वस्तु से जुड़ा रहता है अपने सिकु-ड़ने के साथ उसको खींचता है और उसी भांति अपने प्रसा-रण के साथ उसको छोड देता है।

कंकाल या अस्थिपंजर से लगा हुआ मांस छोटे बड़े कई प्रकार के पहों से बना हुआ है, इन पहों को मांस-पेशियां कहते हैं। ये मांसपेशियां आकार प्रकार तथा परिमाण में अनेक भांति की हैं, कोई लम्बी है कोई छोटी, कोई मोटी है कोई पतली तथा कोई चौड़ी कोई सकली, कोई बेलनाकार है और कोई चौकोर तिकोनी तथा गोल है। पेशियों का आकार और परिमाण उनके कार्य पर अवलम्बित है जिस आकार और जिस परिमाण की पेशीकी जिस स्थान पर आवश्यकता है, उस स्थान पर वैसी ही पेशी उपस्थित है। जैसे बाह्वाम्र के लिये एक प्रकार की पेशी की आवश्यकता है। पर वक्ष के लिये दूसरे प्रकार की, उसके ऊपर की मांस्म पेशियां बेलना-कार न होकर चपटी और प्रायः तिकोनी हैं, नितम्बों के लिये गहानुमा पेशी की आवश्यकता थी इसी लिये नैतम्बिका पेशो उसी प्रकार वृहत् और गहेदार है आदि आदि।

शरीर में कुल मिलाकर ५१६ मांसपेशियां हैं। सुश्रुत के अनुसार मा उनकी संख्या ५०० है जो आधुनिक सख्या से बहुत मिन्न नहीं है। अधिकांश मांसपेशियां जोड़ों में होती हैं। गला, जीम और तालु की पेशियों के अतिरिक्त अन्य पेशियां युग्म है। प्रत्येक मांसपेशी के प्रायः दो भाग होते हैं, यह विभाग बड़ी पेशियों में बहुत स्पष्ट होता है। मांस पेशी का कैन्द्रिक भाग लाल रंग का होता है और सन्धिभाग भूरे रंग का, यह भूरा भाग वास्तव में मांसपेशी का सौजिक भाग है और लाल भाग मांस सैलोंसे निर्मित है। यह श्वेत भाग लाल भाग की अपेक्षा कड़ा और चिमड़ा होता है, इसे कंडरा कहते हैं। कंडरा द्वारा मांसपेशियां एक दूसरे से और अस्थियों से जुड़ी रहती हैं।

मांसपोशियों की गतियां दो प्रकार की हैं एक ऐंक्छिक दूसरी अनैच्छिक। हाथ पैर आदि की गतियां इच्छाधीन हैं क्यों कि बिना इच्छा के साधारण स्वस्थ पुरुषमें इन गतियों का होना असम्भव है। अतएव सत्ताहीन होने तथा निदा में ये गतियां रुकी रहती हैं, पर दूसरे प्रकार की गतियां मनुष्य की इच्छा के आधीन नहीं, वे स्वतः होती गहती हैं। जैसे हृदय का भड़कना, फुसफुस तथा आमाशय और अन्त्र की गनियां हमारी इच्छा के आधीन नहीं। ये गतियां सोते, जागते, उठते, बैठते होती रहती हैं हमारी इच्छा से उनको कुछ प्रयोजन नहीं। ऐसी गतियां अनैिच्छक गतियां कहलाती हैं। इन दो प्रकार की गतिवाली पेशियों की रचना में भी कुछ अन्तर है। हद्य को छोड कर अनैच्छिक गतिवाली पेशियां धारीदार होती हैं।पर ऐच्छिक मांस रचना में ये धारियां नहीं होतीं-ये धारियां मानो हिप्रंग का काम देती हैं और एकबार चाभी भरने से उनका १०० वर्ष तक चलना सम्भव है।

मांस पेशियों के बीच होकर रुधिर प्रणालियां, वाततन्तु समुदाय, रसचाहिनी नालियां निकलती हैं। मांस अस्थि पर सीधा नहीं चिपका होता है, इसके नीचे और ऊपर भिल्ली का आवरण रहता है, मांस को चिपकने से बचाने के लिये शरीर में पर्य्यात परिमाण में बसा बसी रहती है। इस प्रकार मनुष्य के शरीर में सब से नीचे अस्थियां, अस्थियों पर मांस और मांस पर समस्त शरीर पर त्वचा चढ़ी हुई है। त्वचाका जो भाग हमें दिखाई देता है वह बहुत हलका है। आग की लपट लग जाने या फफोला पड़ जाने से जिस चर्म के नीचे पानी भर जाता है वही ऊपरी त्वचा है, इसके और मांस के बीच में वास्तविक त्वचा रहती है। इस उपरले आवरण का नाम उपचर्म है। उप-चर्म कई प्रकार की सेलों से निर्मित है, ये सेलें कई तहों में एक दूसरे के ऊपर बिछी रहती हैं। ऊपर की सेलें पतलों और कड़ो रहती हैं। इसी उपचर्म की निम्न स्तरों में रँग रहता है जिससे मनुष्य काला, पीला, गेंहुंआं आदि कहलाता है। गोरी जातियों में इन स्तरों में रंग नहीं रहता।

उपचर्म के नीचे त्वचा का वह भाग है जो चर्म कहलाता है। चर्म उपचर्म से अधिक मोटा और दूढ होता है। कहने की भावश्यकता नहीं कि चर्म शरीर के सभी अवयवों का एक सा नहीं होता, कहीं मोटा और कहीं पतला होता है। पदतलों और हस्तनलों का चर्म मोटा और पलकों आदि स्थानों का चर्म बहुत पतला होता है। चर्म में सेलों के अतिरिक्त सीत्रिक तन्तु, रक्त तथा स्रसीकावाहनियां, ज्ञानतन्तु और बार्लो की जड़ें भी ग्हती हैं। इनके अतिरिक्त उसमें दो प्रकारकी ग्रन्थियां भो रहती हैं जिनमें <mark>से एक तो त</mark>ैलसा एक पदार्थ बनाती हैं जिस**से** बाल चिक्कण और चमकदार रहते हैं तथा त्वचा भी चिकनी रहती है औररुक्ष होकर चटकने नहीं छगतो और दूसरीवे ब्रन्थियां हैं जो स्वेद बनानी हैं, ये स्वेदग्रन्थियां चर्म के सब से नीचे के भाग में रहती हैं। वास्तव में ये व्रन्थियां छोटी २ न एलियां

हैं जिनका मुंह ऊपर को होता है इनका नीचे का भाग सर्प की भांति गेंडुरी मारे हुए होता है और ऊपर का भाग सतर रहता है। प्रन्थि के चारों ओर रक्त केशिकाओं का एक जाल रहता है। इसो केशिकाजाल में से स्वेद ग्रन्थियों की सेलें एक तरल प्रहण करके ऊपर को फ्रेंक देती हैं। यही तरल स्वेद या पसीना है। पसीने में प्रायः वे सब गदार्थ रहते हैं जो मनुष्य के मूत्र में होते हैं इसके अतिरिक्त उसमें उपचर्म की गिरी हुई सेलें किचित बसा और कुछ प्रोटीन रहती है। यदि ये चर्मछिद्र या स्वेद ग्रंथियां न होतीं ता यही पदार्थ शरीर भर में घुम कर मूत्र द्वारा निकलते और शरीरको दृष्टित करते। प्रकृति ने उन्हें निकालने के द्वार समीप ही बनाकर शरीर को दूषित होने से बचा लिया है। शरीर की वाह्य स्वच्छता का प्रभाव शारीरिक स्वास्थ्य पर इससे सिद्ध है।

बाल त्वचा से ही निकलते हैं। हथेली, तलुओं और शिश्त के अग्रभाग की छोड़ कर शरीर के प्रत्येक भाग में बाल होते हैं, हां कहीं कम कहीं अधिक होते हैं। सब स्थानों के बाल एक से नहीं होते कहीं के मोटे और कहीं के पतले। बाल का कुछ अंग्र त्वचा से बाहर निकला रहता है और कुछ भीतर जिसको उसकी जड़ कहते हैं, जिस गढ़े में बालको जड़ होती है उसको लोमकूप कहते हैं। त्वचा की तैलग्रन्थियों का सम्बन्ध बालों से रहता है। बालों की जड़ श्वेत रङ्ग की और भोटी होती है तथा त्वचा में कुछ तिलीं होती है और उसके भुकांव की ओर मांस की एक पट्टी लोमकूप की दोवार से लगी रहती है। शीतादि के काग्ण लोमहर्षण इसी मांस के संकोच के काग्ण होता है। बाल के दो भाग होते हैं एक मध्यस्थ दूसरा वाह्य मध्यस्थभाग गोलाकार सेलों से बना होता है और वाह्य सूत्राकार लक्ष्वी सेलों से। इन्हीं लक्ष्वी सूत्राकार सेलों में रंग भरा रहता है। श्वेत बालों में रंग का हास होजाता है। तैल प्रस्थियों के रुग्ण हो जाने तथा रक्त की कभी या कमज़ोरी से बाल श्वेत होजाते हैं। बालों को रचना सिद्ध करती है कि यदि त्वचा की प्रस्थियों बेकाम नहीं हो गई हैं तो श्वेत बाल पुनः काले हो सकते हैं। और गिरे हुए बाल व्यायामादि से फिर उग सकते हैं।

प्राचीनों का मत था कि नख एक प्रकार की अस्थि है पर अब यह सिद्ध होगया है कि नख और अस्थि की रचना समान नहीं है और न उनका अस्थि से कुछ सम्बन्ध है। नख एक प्रकार का उपचर्म है अन्तर केवल यह है कि नख-नामी उपचर्म की सेलें कड़ी होगई हैं। नख में उपचर्म की भांति रक्तनिलयां नहीं होतीं उनका पोषण उनके नीचे के चर्म की लसीकाप्रन्थियों से होता है। त्वचा स्पर्शेन्द्रिय है और हमारे शरीर की रक्षा करती है। त्वचा द्वारा जैसा कि ऊपर लिखा जा चुका है रक्त के कतिपय मलिन पदार्थ निकलते हैं अतएव वह रक्त शोधक भी कही जा सकती है। त्वचा के छिद्रों से कुछ खच्छ वायु हमारे शरीर में अवेश करती है और रक्त की कुछ विपेळी वायु बाहर निकळती है अनएव त्वचा फुसफुस का काम भी करती है इस प्रकार त्वचा हमारे शरीर के लिये चतुर्गुण लाभदायक है।

हमें विदित है कि हमारे शरीर का बहुत सा भाग पोला है। इस पोल ही के कारण शरीर में गतियां सम्भव हैं, जो भोजन हम करते हैं और जो पानो पीते हैं वह भो कहीं जाता है, यदि शरीर के भोतर स्थान न हो तो यह क्योंकर सम्भव है। जिस प्रकार शरीर बाहर त्वचा से मढ़ा हुआ है उसो प्रकार शरीर के पोले भाग में भोतर से एक प्रकार की त्वचा चढ़ी हुई है। गाल और ओष्ठों के भीतर जो लाल २ वस्तु चमकती है वह एक प्रकार की त्वचा है, मुख से लेकर गुदा पर्य्यन्त समस्त अन्नमार्ग में, नासिका से सूक्ष्म वायु प्रणालियों तक, मूत्र प्रणाली, मूत्राशय आदि स्थानों में यह विशेष प्रकार की त्वचा मढ़ी हुई है।

यह विशेष त्वचा सदा भीगी रहती है। बात यह है कि इसका पृष्ट एक रस से तर रहता है इस तरल पदार्थ को श्लेष्मा कहते हैं। साधारण बोलचाल में इस त्वचा को भिल्ली कहा करते हैं। साधारण बोलचाल में इस त्वचा को भिल्ली कहा करते हैं। वाह्य त्वचा के समान इसके भी दो भाग होते हैं, ऊपर का भाग सेलों की एक या दो तहों से बनता है, कहीं २ इसमें सूक्ष्म तार निकले रहते हैं। नीचे का भाग सौन्निक तन्तुओं की एक तहसे निर्मित है और उसमें श्लेष्मा बनाने वाली ग्रन्थियां रहता हैं तथा रक्तकेशिकाओं

और लसीकाग्रन्थियों का जाल बिछा रहता है। जिह्ना में जो छ। टे २ दाने दिखाई एड़ते हैं वे इन्हीं केशिकाओं, लसीका ग्रन्थियों तथा सीत्रिकतन्तुओं के भूंड हैं। शलेष्मा एक प्रकार का प्रोटीन है, कफ और आम इसी से बनते हैं। खांसो का कफ, अतिसार का आम तथा जुकाम में जो सिनक निकलती है वह यही शलेष्मा है। त्वचा की सेलों में रङ्ग रहता है पर भिल्लो की सेलें रङ्गरहित होती हैं और वह रक्त की भलक के कारण लाल दिखाई एड़ती हैं। यहां तक हम।रे शरीर की सामान्य रचता का विचरण हुआ।

हमारे शरीर में १६ भाग अस्थि ४२ से सेकर ४५ भाग मांस १८ भाग वसा ८ भाग त्वचा तथा ५ भाग रक्त, इसके अतिरिक्त शरीर में अन्य प्रकार के रस, मस्तिष्क का तरस्र तथा मलमूत्रादि की मात्रा है। इसका अर्थ यह है कि यदि शरीर के १०० भाग कर दिये जावें तो इन धातुओं की इतनी मात्रा शरीर में होगी अथवा यदि शरीर को १०० सेर अर्थात् २॥८ मन का मान लिया जावे तो अस्थ्यादि उपरि लिखित सेर होगी।

शरीर के विशेष अङ्गों का वर्णन आगे चलकर यथा स्थान उनके कार्यानुसार आजावेगा, अब आगे यह देखना है कि शरीर का पोपण तथा वर्द्धन कैसे होता है, किस प्रकार भोजन और जल से शरीर की भिन्न २ घातुएं क्रमशः बनती हैं और वे घातुएं क्या हैं। तथा यह भी जान लेना आवश्यक है कि यह सात धातुओं का बना हुआ पुनला किस प्रकार चलता, किरता, सोचता है।

### शरीर की सात धातुएं।

परमात्मा की सृष्टि में दो प्रकार के पदार्थ दिखाई पड़ते हैं एक तो वे हैं जो चलते फिरते और काम करते हैं, घटते बढ़ते हैं, जिनमें चेतना के लक्षण पाये जाते हैं दूसरे वे हैं जिनमें हिलने, डुलने, घटने, बढ़ने, की शक्ति नहीं है, ऐसे पदार्थी को जड़ या अचेतन कहते हैं। सामान्यतः चेतन पदार्थी में ५ लक्षण अवश्य पाये जाते हैं।

१ वाह्य उत्तेजना का अनुभव करके अपने में शक्त्यनुसार परिवर्तन करना, इस शक्ति को उत्तेज्य कहते हैं। यह अनु-भूतिशक्ति सजीवता का प्रमाण है।

२ जीवधारी भोजन को पचाकर अपनी शक्ति से बढ़ते हैं, जीव की इस शक्ति का नाम समीकरण रक्खा गया है। जिस प्रकार मनुष्य हलुआ पूड़ी, साग पात खाता है और वह पच कर रक्त और मांस होजाता है।

३ तीसरा लक्षण वर्द्धन या वृद्धि है, जहां वृद्धि नहीं वहीं जीव की मृत्यु होजाती है।

४ अपने समान अन्य जीव उत्पन्न करना भी चैतन्य सृष्टि का छक्षण है यह उसकी उत्पादक शक्ति कहलाती है।

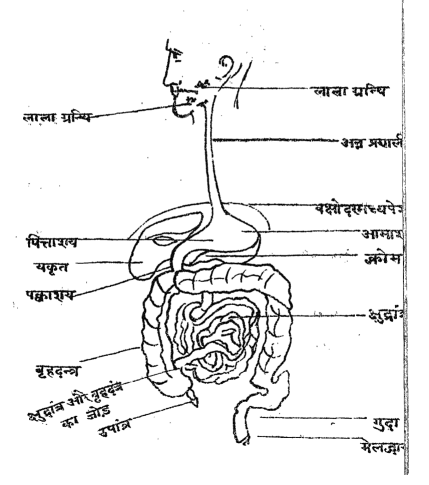
५ अग्राह्य और मिलन पदार्थों को शरीर से निकाल देना भी जीव का विशेष गुण है इस कार्य को मलोत्सर्जन कहते हैं। संक्षेपतः जीव के ५ मुख्य लक्षण उत्तेज्य, समीकरण, वर्द्धन, उत्पादकशक्ति और मलोत्सर्जन हैं। जीव की ये पांची कियाएं क्षुद्रातिक्षुद्र जीवधारी एक सेली अमीवादि से लेकर वृहत्काय हेल और इस्त्यादि तक में आवश्यक हैं। मनुष्य की भी सजीवता उन्हीं बातोंपर निर्भर है और इन क्रियाओं के यथावत् होते रहने का नाम ही खास्थ्य है, इनमें से प्रथम को छोड़ शेप चारका सम्बन्ध पोपण संस्थान से है, और इन चारों का समवायनाम पोषण कहा जासकता है। प्रथम का सम्बन्ध मस्तिष्क तथा नाड़ीमंडल से है जिसके हारा मनुष्य में गितयां होती हैं और ज्ञान प्राप्त किया जाता है। जो विद्या इन जीविक्रयाओं का विवेचन करती है उसको इन्द्रियव्यापारशास्त्र या शरीहव्यापारशास्त्र (Phsyiology) कहते हैं।

पोषण से सम्बन्ध रखने वाले सब अङ्ग धड़ के भीतर हैं।
यद्यपि उसका प्रारम्भ मुख से ही होजाता है और कुछ कार्य
मुख में भी होता है पर भोजन का वास्तिविक समीकरण तथा
आत्मोकरण धड़ के भीतर ही होता है। भोजन मुख द्वार से
शरीरमें प्रवेश करता है और कई प्रक्रियाओं के अनन्तर घूमता
फिरता प्रायः १८ घन्टे के बाद उसका वह भाग जो आत्मीकरण होने से शेष रह जाता है या नहींहो सकता है विष्टाकरण में गुदा द्वार से निकल जाता है, इस मार्ग को अञ्चमार्ग
कहते हैं, अञ्चमार्ग के कई विशिष्ट भाग हैं और उनके विशिष्ट
कार्य भी हैं।

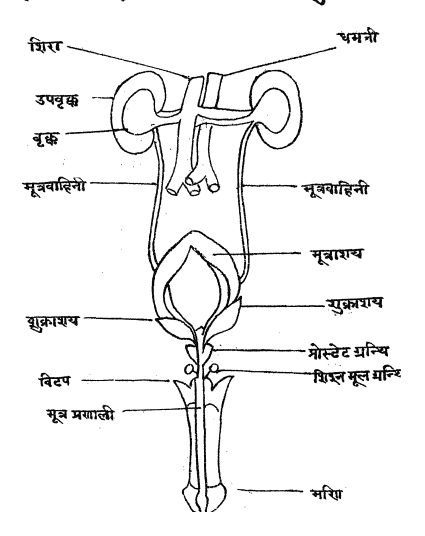
यद्यपि शरीर की समस्त धातुएं जो भोजन हम करते हैं डसी से बनती हैं और वे सब पदार्थ जो शरीरस्थ धातुओं में हैं हमें भोजन से प्राप्त होते हैं, वे भोजन में किसीन किसी रूप मैं विद्यमान रहते हैं, पर उनका रूप दोनों में एकसा नहीं है। भोजनतत्वों को धातुतत्वों के रूपमें बद्दलने के लिये उसमें अनेक रासायनिक परिवर्तन आवश्यक हैं। भोजन के शरीर मैं पहुंचने पर उसमें एक के बाद दसरे कई रम मिलते हैं और अनेक प्रक्रियाएं होती हैं तब कहीं जाकर भोजन तत्वों की शारीरिक धातुतत्वों का रूप प्राप्त होता है और इसी कार्य प्रणाली को भोजन का आत्मीकरण कहते हैं। सब से प्रथम जो भोजन हम करते हैं वह मुख सहर में जाता है, वहां वह दांतों द्वारा कुचला जाता है और उसमें एक रस का समावेश होता है। यह रस जो मुख में जाकर भोजन में मिलता है मुख की लालाग्रस्थियां तैयार करती हैं ये लालाग्रस्थियां (लार टपकाने वालो प्रन्थियां ) मुख में ३ स्थान पर हैं (१) जिह्वा के नीचे (२) जावडों के पीछे जहां ऊपर नीचें के जावड़े मिलते हैं (३) ठोढ़ी की हड़ी के पिछले भाग के ऊपर।

इस रस का कार्य भोजनसे शकर निकालना है। अम्ल प्रति-क्रिया से इस ग्स को निकलने में बाधा पड़तो है। अतः भोजन के आदि में तेज खटाई खाना इस कार्य में हानिकारक है, इस रस से मिलकर भोजन लुआबदार और सुख से निगलने योग्य होजाता है। जब भोजन में यह रस मिलता हो तो उसकी एक

# अन्नमार्ग



चित्र नं ८ सूत्राशय व शुकाशय (बीच से कटा हुआ)



गोली सी बन जाती है और वह जिह्वा द्वारा अन्नप्रणाली में ढकेल दीजाती है। प्रारम्भ में श्वासमार्ग और अन्नमार्ग दोनों एक ही होते हैं, आगे चलकर टेट्प में इसकी दो पृथक शाखाएं हो जाती हैं। श्वासद्वार सदा खुळा रहता है पर जब ग्रास नीचे उतरने लगता है तो उम के ऊपर एक ढक्कन गिर पडता है और अब अन्नप्रणाली खुल जाती है और ऊपर उठकर ग्रास ग्रहण कर**ले**ती है। इस बात का अनुभव ग्रास निगरण का अनुकरण करके प्रत्येक समय किया जासकता है। जब कभी इस किया में असावधानी हो जाती है और अन्न या जल का कुछ अंश श्वास नांलकाओं में चला जाता है तो उस में एक प्रकार का उत्तेजना होती है और खांसी आती है तथा जब तक वह उत्तेजना शान्त नहीं होजाती चैन नहीं पड़ता है और जब तक अन्न याजल बाहर नहीं निकल जाता उत्तेजना शान्त नहीं होसकती। अतः भोजन सदैव सजग होकर और खस्थ चित्त से करना उचित है। ऊंघते हुए, चिन्ता में मग्न, बहुत बोलते या इंसते हुए भोजन करने से स्वास्थ्य में हानि होने की सम्भावना है।

गले के नीचे उतर कर अन्न आमाशय में पहुचता है, आमाशय मांस की एक थैली है, यह थैली उदर के बाएं भाग में वक्षोदरमध्यस्थ पेशी के नीचे रहती हैं। वक्षोदरमध्यस्थ पेशी के ऊपर बांया फुसफुस और हदय रहते हैं, हदय के पीछे होकर अन्नप्रणाली वक्षोदरमध्यस्थपेशी में होकर आगाशय से जुड़ी रहती है। आमाशय का बायां भाग दाहिने से अधिक चौड़ा होता है, उसका आकार चमड़े की मशक से बहुत कुछ मिळता जुळता है।

आमाशय एक ओर अर्थात् हृद्य के पास अन्नप्रणाली से मिला है वहां उस में एक द्वार है जिस में कपाट लगे हैं। जो भीतर को खुलते हैं जिससे अन्नप्रणालीद्वारा लाया हुआ अन्न उसमें पहुंचता है पर पीछे नहीं लौट सकता है और दूमरी अर्थात् दाहिनी ओर अन्त्रसे मिला है वहां भी उसका एक द्वार है जिसके द्वारा आमाशय का अन्न अन्त्रमें पहुंचता है। आमा-शय की दीवार अनैच्छिक मांस और सौत्रिकतन्तु से बनी है और उसमें भीनरी तहकी और फिल्ली विछी हुई है उस भिल्ली अर्थात् रुलैष्मिक कला में सूक्ष्म २ नत्याकार प्रन्थियां होती हैं-आमाशय के बाहरी पृष्टं पर भी एक पतली फिल्ली चढी रहती है। अन्त्र के समीप वाले द्वार पर मांस की मोटी तह होती है। इम तह के संकोच से द्वार साधारणतया बन्द रहता है, जब भोजन आमाशय से अन्त्र में जाने वाला होता है तब मांस के विस्तार से यह द्वार खुळ जाता है।

आमाशय की ग्रन्थियों में जो रस बनता है उसकी प्रति-किया अमु होती है उसमें नमक के तेजाब का प्रभाव रहता है। इसके अतिरिक्त उसमें दो अन्य पदार्थ रेनेट और पेट्सीन नामक भो रहते हैं और कुछ अन्य साधारण लवण। आमा-शय में अन्न पहुंचने के आध घंटा बाद इस रस का निकलना आरम्भ होता है उस समय तक लालारस अपना कार्य करता रहता है।

आमाशय में लम्बाई के रुख सलवरें पड़ी रहती हैं, जब आमाशय भरजाता है तब उसका हृदयसमीपी द्वार बन्द होजाताहै और आमाश्य में गतियां होती हैं जिससे अन भली भांति मथने लगता है और उसमें आमाशयिक रस मिलने लगता है और पीछे का द्वार बन्द हो जाता है। लम्बाई के रुख़ सलबरों के कारण आमाशय की गतियां लम्बाई के रुख होती हैं अतः अन्न का जो भाग ख़ूब मध जाता है और आमायश रस के मिलने से पतला हो जाता है आगे को बढ़ता है और मांस-धसार के कारण आमाशय का अन्त्रसमीषी द्वार जि**से पाकाशय**-द्वार कहते हैं खुल जाना है और आया हुआ भोजन क्षुद्रान्त्र में वेग से चला जाता है। पग्नुन तो आमाशय का रस भोजन में एक दम मिलता है तथा आमाशयरस बनानैवाली प्रनिथयां और मांस की तहें मध्य भाग ही में अधिक हैं इसी लिये भोजन सब नहीं जाता वरन् उसका थोड़ा २ भाग खुदान्त्र में जाता है। इस प्रकार मधे हुए भोजन को आहाररस कहते हैं। भोजन के पदार्थ सीधे रक्त में नहीं जासकते, उन में एक चिशेष प्रकार के परिवर्तन की आवश्यकता होती है वह परिवर्तन वहांश में आमाशयरस द्वारा हो जाता है। आमाशय में पेप्सीन नामक पदार्थ है उसका गुण भोजन की प्रोटीनों को विश्लेषण करदेने का है। पेप्सीन अपना कार्य बिना अमुकी सहायता के नहीं कर सकता था। आमाशय में नमक के तेज़ाब के रूप में अम्र है ही, बस अब आमाशयिक पैप्सीन उससे मिलकर मोजन

प्रोटीनों को ऐसे पदार्थों में परिवर्तन कर देता है। कि जो घुलनशील हैं और अन्त्र को श्लेष्मिक कला द्वारा कि में पहुंचने योग्य होते हैं।

मोजन की वसा ( घृततैलादि ) आमाशय की गर्मी से प्रथम तो द्रव कर में आजाती है और चूंकि वसा सेलों के भीतर रहती है, अमुमिश्रित आमाशयिक रस को पेप्सीन सेल के प्रोटीन माग को घुला देती है और सेलें टूट कर वसा के विन्दुक बाहर निकल आते हैं। इस प्रकार देखिये कि आहार रस क्या है—उसमें प्रोटीनों के विश्लेषण से उत्पन्न हुए घुलन शील यौगिक हैं, वसा पिघली हुई और उसके बिन्दुक सेलों से बाहर हैं, श्वेतसार द्राक्षीज (अंगूरी शकर) तथा यवीज (जी की शकर) के कर में हैं—जल और लवण ज्यों के त्यों हैं।

आमाशय से आहाररस श्रुद्रान्त्र में जाता है परन्तु श्रुद्रान्त्र में अन्न उस समय तक नहीं जाता जब तक पूरे तौर से मथ नहीं जाता और पतला नहीं होजाता। कोई सम्म चोज यथा सम्भव श्रुद्रान्त्र में नहीं जाने पाती। इस लिये उचित है कि भोजन अच्छे प्रकार दातों से चवा कर निगला जाय अन्यथा दातों का कार्य आमाशय जैसे कोमल अँग को करना पड़ता है जिससे सम्भव है आमाशय प्रदाह हो जावे अथवा अन्य कोई उत्पात उपस्थित हो जावे। अन्नमार्ग का वह भाग जो श्रुद्रान्त्र के नाम से प्रसिद्ध है एक नली है जिसकी लम्बाई २२ फुट होती है और व्यास सवासे लेकर पौने दो इंच तक होता है। क्षुद्रान्त्र सर्प की भांति गेडुरी मारे पड़ी रहती है। इसका नीचे का सिरा चृहदन्त्र से जुड़ा रहता है, चृहदन्त्र क्षुद्रान्त्र से अधिक चौड़ी पर लम्बाई में उस से चतुर्थांश ही होती है।

श्चुद्रान्त्र का आरम्भिक द्वादशांगुळ भाग एक अपूर्णवृत्त के आकार में मुड़ा रहता है, अन्त्र के इस भाग को पकाशय कहते हैं, यक्तत और क्लोम ग्रन्थियों के रस श्चुद्रान्त्र के इसी भाग में आकर आहाररस से मिळते हैं। श्वद्रान्त्रकी रचना प्रायः आमग्रायकी दीवार जैसी है। सबसे बाहर फिक्लोका वेष्ट्रन और सब से भीतर श्लैष्मिक कला है बीचमें मासकी दो तहें हैं, बाहरी में लम्बाई के कल सेलें बिछी रहती हैं और भीतरी में चौड़ाई के कल, इन दोनों के बीच में सौत्रिकतन्तु रहते हैं जिनमें कुछ कुछ ग्रन्थियां भी रहती हैं। श्लैष्मिककला में भीतर गोलाई में कोलें पड़ी रहती हैं तथा नल्याकार ग्रन्थियों के बीच में बाल जैसे बारीक उभार रहते हैं जिन्हें ग्राहकांकुर कहते हैं। ये ग्राहकांकुर हमारे भोजन को रक्त में पहुंचाते हैं।

जो रस क्षुद्रान्त्रीय ग्रन्थियां बनाती हैं वह क्षुद्रान्त्रीयरस कहलाता हैं इसकी प्रतिक्रिया क्षारीय होती है। इस रस में चार चीज़ें पाई जाती हैं। क्लोमोत्तेजक-यह वस्तु रक्त द्वारा क्लोम-ग्रन्थि में पहुंचकर उसको उत्तेजना देती हैं जिससे वह प्रन्थि शीव्रता से रस बनाने लगती है। दूसरा पदार्थ क्लोम के प्रोटीन-विश्लेषक रसकी शक्तिको बढ़ाता है। तीसरा पदार्थ इरेफ्तीन

कहलाता है इसका कार्य उन घुलनशील पदार्थी को भोजन की मोटोनोंके विश्लेषणके रूपमें परिवर्तन करना है। चौथा पदार्थ शर्करा परिवर्तक है इसकी क्रिया से सब प्रकार की शर्कराएं अंगूरी शकर में जो रुधिर को ब्राह्म है परिवर्त्तित होजाती हैं। पकाशय में क्षुद्रान्त्रीयरसके अतिरिक्त दो और रस मिछते हैं। एक पित्त है दसरा क्लोमरस, इन दोनों की बनाने वाली दो बड़ी प्रन्थियां हैं। यकृत जिससे पित्त तैयार होता है पकाशय के ऊपर पसुलियोंके भीतर दाहिनी और वक्षोदरमध्यस्थपेशी में घुसा हुआ रहता है। शरीर भर में यह सब से बड़ी ग्रन्थि है। यकत में जो पाचकरस बनता है उसको पित्त कहते हैं। यह पीलाहर लिये हुए हरे रंग का क्षारीय प्रतिक्रियावाला कडुवा पदार्थ है। यकत से दो निखयां निकलती है एक दाहिने और दूसरी बायें भाग से । यक्तद्वार में ये दोनों नलियां मिल जाती हैं। आगे चल कर इस संयुक्तनली में पिताशयिक नली भी मिल जाती हैं फिर तीनां की संयुक्तनली जिसे पित्त-प्रणाली कहते हैं चल कर पकाशय में मिल जाती है। पित्ताशय एक छोटी सी थैली है जो यकत से फिल्ली द्वारा बँघी रहती है और पित्तप्रणाली द्वारा उससे मिली है। अब भोजन पकाशय में होता है पित्तस्रोतों से निकला हुआ पित्त पित्तप्रणाली द्वारा पकाशय में पहुंच जाता है। जब भोजन पचाने के लिये इसकी आवश्यकता नहीं रहती तब वह पित्तप्रणाली में न जाकर पिचाशय में एकत्रित होता रहता है।

दूसरी प्रनिथ का नाम क्लोम है यह पकाशय के निचले भाग से वेष्टित पिस्तील के आकार की होती है। इसमें से जो रस निकलता है उसे क्लोमरस कहते हैं। क्लोमरस क्लोम में अनेक निलयों से निकलना है जिन्हें स्रोत कहते हैं। ये स्रोत मिलकर एक बड़ी नली बन जाते हैं जो क्लोमप्रणाली है। इसका विशेष भाग क्लीम के अन्दर रहता है और उसके दाहिने सिरे से बाहर निकल कर पित्तप्रणाली के साथ पकाशय में मिल जाती है। क्लोमरस में तीन पदार्थ होते हैं जो भोजन पाकमें सहायता देते हैं। (१) द्रिपसीन, यह प्रोटीनविश्लेषक है पर आमाशय की पेप्सीन से अधिक प्रबल होती है। इसका कार्य क्षारीय प्रोटीनोंपर अधिक होता है। (२) अमाइलेप्सीन, यह श्वेतसार को यवौज ( जो की शकर ) में परिवर्तन करता है (३) स्टीईप्सीन, यह वसाविश्लेषक है। इसके द्वारा वसा से ग्लेसरीन और अम्रु बन जाते हैं। पित्त का कार्य क्लोमरस की क्रियाओं को प्रवल करना है तथा आमाशय से आये हुए अम प्रतिक्रियाबाले भोजन को पित्त तथा क्लोंमरस मिलकर क्षारीय कर देते हैं जिससे क्लोमरस की इरेप्सीन अपना असर अच्छा कर सकती है। वसा का पचाव तथा आत्मीकरण पित्त के द्वारा होता है। इन रसों के मिल जानेसे आहार क्षुद्रान्त्र में इस योग्य हो जाता है कि उसे क्षद्भान्त्र के प्राहकांकुर पीजाते हैं। इस प्रकार भोजन का रस रक्त बनता है। हमारे वैद्यक ग्रन्थों में इसी को रस कहा है। श्रुद्रान्त्र में केचुए के लमान छहरें उठती हैं इसके कारण अन्न नीचे सरकता जाता है और शनैः शनैः उस का रस रक्त में पहुंचता जाता है। परन्तु लवण और जल वृहद्दन्त्र द्वारा ग्रहण होता है, इस प्रकार खाया हुआ भोजन प्रायः १८ घंटे में नीरस होकर मल रूप में बाहर निकल जाता है और सारभाग रक्त में चला जाता है।

अब यह देखना है कि रस से रक्त किस प्रकार बनता है और रक्त से मांस कैसे तथ्यार होता है। रक्त का संस्थान हृदय है। शुद्ध रक्त हृदय से सब शरीर को जाता है और अशुद्ध रक्त छोटकर इसमें आता है। हृदय का आकार मनुष्यकी बन्द मुद्दी से बहुत कुछ मिलता है और उसका स्थान पसुलियों के नीचे बाई और दोनों फुसफुसों के बीच में होता है। यदि हम अपनी बन्द मुद्दी को इस प्रकार रक्षों कि हमारा मिण-बन्ध (कलाई का वह भाग जो हथेलों के समीप हैं) बाएं चूचुक से सवा इंच नीचे रहे और बड़ी उंगली के पौरुवे दाहिने कंधे की ओर हों तो हमारी मुद्दी ठोक हमारे हृदय के उत्पर होगी।

हृदय में चार कोठिरयां हैं दो दाहिनी ओर दो बा अोर, दाहिने और बाएं भाग के बीच में मांस्न का परदा है, ऊपर की कोठिरियों को प्राहककोष्ठ और नीचे की कोठिरियों को स्रोपककोष्ठ कहते हैं। दाहिनी ओर की कोठिरियों के बीच में तीन तिकोने सीत्रिकतन्तुनिर्मित कपाट है और दो बाई ओर हैं। ये कपाट नीचे की ओर खुलते हैं और ऊपर की ओर बन्द होते हैं। दाहिने ब्राहककोष्ठ में दो निल्यां लगी हैं एक उपर दूसरी नीचे, उपर वाली उर्ध्व महाशिरा और नीचे वाली निम्न महाशिरा है। उर्ध्व महाशिरा शिर, उर्ध्व शालाओं और चक्षादि उपर के भागोंसे अशुद्ध रक इक्ट्रा करके लाती है और निम्न महाशिरा दोष निम्न भागों से। दाहिने क्षेपक कोष्ठ से एक नली निकलती है जिसके दो भाग हो जाते हैं, एक दाहिने फुसफूस की जाती है और दूसरी बाएं फुसफुस को। यह फुसफुसीया धमनी है। जहां यह धमनी हृद्य से निकलती है वहां उसमें एक अर्द्धचन्द्राकार कपाट लगा है वह धमनी की ओर खुलता है हृद्य की ओर नहीं, जिससे रक हृद्य से धमनी को आसका है पीछे हृद्य में नहीं लीट सकता।

बाएँ प्राहककोष्ठ में चार निलयां लगी हैं इनमें दो दाहिने भौर दो बाएँ फुसफुस से आती हैं, ये फुसफुसीया शिराएं हैं। बाएं श्लेपककोष्ठ के पिछले भागसे एक बड़ी मोटी नली निकली है, यह बृहत् धमनी है। यही धमनी शाखाप्रशाखाओं हारा समस्त शरीर को शुद्ध रक्त देती है। इसकी शाखा प्रशाखाओं का जाल समस्त शरीर में फैला है। कोई २ छोटी धमनियां तो इतनो सूक्ष्म हैं कि बिना सूक्ष्मदर्शक यन्त्र की सहायता के उन्हें देख भी नहीं सकते। ये धमनियां मांस की दीवारों की बनी होती हैं। इन छोटो २ धमनियों से इनसे भी सूक्ष्मतर निलयां निकलती हैं, ये सेलोंकी एक तह से बनी होती हैं, इन में मांस नहीं होता। जहां रक्त धमनियों से बहकर इन में जाता है उसका सार भाग (रक्तवारि) उनकी दीवारों मेंसे छन पड़ता है और उसको ग्रहण करके शरीर के अङ्गों की सैलें पुष्ट होती हैं और उस रक्त का औक्सिजनगैस भी अङ्गों की पुष्टि में काम आजाता है। इन पतली पतली मांसरहित निलयों को केशिकाएं कहते हैं। पतली २ केशिकाएं बड़ी २ केशिकाओं में खुलती हैं और बड़ी २ केशिकाएं बड़ी नलियों में खुळतो हैं इन केशिकाओं के निस्साररक्तमें शरीरकी मिळन गैस कारबनडाई भौक्साइड छन जाती है जिससे उस रक्त का रंग काळा हो जाता है यह स्याहीमाइल रक्त छोटी केशिकाओं से बड़ी केशिकाओं में और बड़ी केशिकाओं से बड़ी नलियों में जाता है इन अशुद्धरक्तवाहिनी निलयों को शिरा कहते हैं। ये शिराएं धमनियों से अधिक चौड़ी हैं। ये शिराएं एक दूसरे से मिल कर दो शिरा बन जाती हैं जो ऊर्घ्व महा शिरा और निम्न महाशिरा होकर हृदय के दाहिने ग्राहककोष्ठ में गिरती हैं इस प्रकार हद्य के वाम भाग से गया हुआ रक्त हद्य के दक्षिण भाग में पहुंच जाता है पर इस रक्त के हृदय में पहुंचने से पूर्व उसमें दो प्रकार के रस आकर मिल जाते हैं।

हमने देखा था कि हमारे भोजन के रसको क्षुद्रान्त्र के ग्राह-कांकुर चूस छेते हैं और रोष रस क्षुद्रान्त्र तथा बृहदन्त्र की श्लैष्मिक कला में होकर शरीर के बाहर चला जाता है। पर यह भोजनरस रक्तमें कैसे पहुंचता है ? जो रक्तवारि केशिकाओं में से चू॰जाता है उससे शरीरकी सेलें पोषणपदार्थ ग्रहणकर अपने

मिलन पदार्थ उसमें छोड़देती हैं। यह रोषरस(उच्छिष्टरक्तवारि) लसीका कहलाता है। रक्तकेशिकाओं के अतिरिक्त कुछ और केशिकाएं होती हैं जो इस लसीका को लेलेती हैं और इस लसीका को अपने साथ मिला कर बडी २ लसीका बाहनियां बनजाती हैं और अन्तमें इनकी दो बडी बाहनियां बनजाती हैं जो गर्दन की शिरा में एक दाहिनी ओर तथा दुसरी बाई ओर मिल जाती हैं। बाईं ओर वाली वृहत् लसीका वाहिनी है और यह प्रीवा तथा दाहिनी शाखाको छोड प्रायः समस्त शरीर से लसीका लातीहै। अद्रान्त्रके ग्राहकांक्रर ठोस नहीं हैं। प्रत्येकके भीतर एक सूक्ष्म लसीका नली रहती है, ये नलियां लसीका केशिकाओं से मिल जाती हैं, ये केशिकाएँ वृहत् लसीका वाहिनी से सम्बद्ध हैं। इस्प्रकार आहार रस बहुत लसीका वाहिनीद्वारा गर्दन की शिरा में गिरता है और शेष आहार-रस श्लैष्मिक कला से रक्त केशिकाओं द्वारा शिराओंमें गिरता है इस प्रकार आहाररस में मिल जाता है और शिराओं द्वारा हृदय में पहुंचता है। लसीका वाहनियों के बीच २ में छोटी २ ग्रन्थियां हैं। गर्दन या जंबादि मैं जो गिल्टियां उसके समीपस्थ स्थानों में चोट लगने या फोडा फंसी उठने से निकल आती हैं वे यही प्रन्थियां हैं। ये प्रन्थियां एक विषनाशक रस बनाती हैं, जिसे वे स्सीका में छोडती रहती हैं। तथा रक्त-श्वेताणु भी इन्हीं ग्रन्थियों द्वारा बनते हैं।

जो रक्त इस प्रकार शरीर की मिलिन वस्तुओं, आहार रस और लसीकामिश्रित होकर शिराओं द्वारा हृदय में पहुंचता है वह शरीर के पोषण योग्य होंन होता है। हृ स्य से वह फुल-फुलीया धमनी द्वारा फुलफुलों को जाता है और वहां शुद्ध होकर फुलफुलीया शिराओं द्वारा हृ स्य को लीटता है और शुद्ध रक्त होकर शरीर के पोषण को चल देता है। यह रक्त परिक्रमण है। यह कार्य्य शरीरमें बड़ी शीघ्रताले होता है, ऐसा अनुमान है कि रक्त को एक परिक्रमण में ६ सेकेंड का समय लगता है।

रक्त की शुद्धि तीन प्रकार से होती है प्रथम फुसफुसीं दूसरे वृक्कों और तीसरे त्वचा द्वारा। त्वचा द्वारा रक्त शुद्धिका वर्णन होचुका है। फुसफुस श्वासयंत्र हैं, हमारे शरीर में दो फुसफुस हैं एक दाहिने और दूसरा बाएं बक्ष में रहता है। इनके द्वारा शरीर में औक्सिजन जाकर रुधिर में मिलती है और कारबनडाई औक्साइड तथा अन्य उड़नशील विषेते पदार्थ और कुछ जल बाहर निकल जाता है।

शुद्ध वायु जिसमें भौक्सिजन अधिकता से होता है हमारे नासारंघों द्वारा जाकर टेटुए में पहुंचता है और वहां से श्वासनलों में चला जाता है। गले से नाचे श्वासनलों के दो भाग होजाते हैं एक दाहिने और दूसरी बाएं फुसफुस को जातो है, इन श्वास प्रणालियों की अनेक छोटी श्वासनलियां हो जाती हैं। जिनकी सब से छोटी शाखाएं अणुवीक्षणयंत्र-द्वारा देखी जा सकती हैं। इनमें से प्रत्येक नलो फुसफुस के सूक्ष्म कोष्ठोंसे मिली हैं। इन कोष्ठों या वायुमन्दिरों का आकार सहत्त जैसा होता है और उनके छोटे दानों सदृश कोष्ठों में वायु भरी रहती है। फुलफुल ऐसे असंख्य कोष्ठों से निर्मित है। इन वायुमन्दिरों के समीप रक्तनालियों का जाल बिछा है। यदि फुसफुस को काट कर् अणुबीक्षणयंत्र द्वारा देखा जाय तो वह स्पंज से मिलता है। उसमें अनेक छिद्र दिखाई देंगे। ये छिद्र इन्हीं वायुमन्दिरों और रक्तनालियों के द्वार हैं। वायुकोच्छों को यह स्वाभाविक शक्ति है कि विषेळी वायु को रक्त से लेकर वायु में मिलादें और वायु से ओषजन ब्रहण कर लें। इसके अतिरिक्त रक्ताणुओं में एक प्रोटीन होती है जो ओपजन से लाल रंग ब्रहण कर लेती है इस प्रक्रिया से हृद्य के दाहिने क्षेपककोष्ठ से प्राप्त स्याहीमाइल अशुद्ध रक्त शुद्ध और रक्तवर्णहोकर हृद्य के वामकोब्ट में पहुंच जाता है। फुसफुसीया शिरायें और धमनी हृदय से चल कर अनेक शाखाओं प्रशाखाओं में होकर ही फुसफुस में मिलनी हैं।

फुसफुसों के बाद वृक्कों का नम्बर है। वृक्क भी फुसफुसों की भांति युग्म हैं। क्षुद्रान्त्र के पीछे अधोगा महाधमनी व महाशिरा के दानों ओर एक २ वृक्क ग्रहता है। इनकी सूरत लोबिया के बीज से मिलती है। परिमाण में कोई डेढ़ छटांक होते हैं। प्रत्येक के बीज में एक गड़ासा होता है उसमें होकर अधोगा-वृहद्धमनी व महाशिरा की एक २ शाखा इसमें प्रवेश करती है। वृक्कों के नीचे के किनारे से एक एक मूत्रनाली निकलती हैं ये दोनों मूत्राशय में मिल जाती हैं और फिर मूत्राशय से नीचे एक नली निकलती है और फिर संयुक्त मूत्रप्रणाली शुक्काशय

और प्रोच्टेटप्रन्थि को पार कर शिश्न में होकर उसके मुख पर समाप्त होती है। देखो चित्र नं०८।

वृक्क के भीतर नालियों का समृह है यह नालियों किनारे पर फूली हुई हैं इन फूली हुई नालियों में रक्त केशिकाएँ उपस्थित हैं, इन रक्त केशिकाओं के रक्त का तरल चूजाता है और नली का फला भाग फिलटर का काम देता है अतएव उस तरल से यूरियादि पदार्थ (भूज) छनकर इन नलियों में चले जाते हैं ये नलियां मिलकर कुछ लम्बी सीधी नलियां हो जाती हैं और इन सब मीनार सदृश नलियों की एक नली हो कर बाहर निकलती है। यह मूजनाली है। अब रक्त शिराओं की शासाओं होकर हृद्य को लीट जाता है।

इस प्रकार रससे रक, रक से मांस बनता है। इसके आगे यह कहना कि मांस से मेद, मेद से अस्थि, अस्थि से मजा और मजा से शुक बनता है आधुनिक वैज्ञानिकों को सम्मत नहीं। कार्टलेज से अस्थि का बनना और मज्जा का अस्थि से टपकाना किसी प्रकार कहा मानलें पर मज्जासे वीर्य का होना वे ठीक नहीं मानते। यद्यपि अस्थि और कार्टलेजमें भी रक्त की नलियां हैं और उनको इनसे पोषण पदार्थ मिलता है पर प्रारम्भ में कार्टलेज ही अस्थि की अग्रगामी धातु है, और यदि कार्टलेज को मांस का एक रूप मान लें (जैसा सिद्ध नहीं होता) तो मांस से अस्थि उत्पन्न होती है ऐसा कह सकें, और चूंकि मज्जा केवल अस्थिक अन्दर ही मिलती है इस

से यह भी कहा जासकता है कि मज्जा का अस्थि से समवाय सम्बन्ध तो है ही शायद जन्यजनकसम्बन्ध भी हो, पर शुक्र की उत्पत्ति तो आधुनिक वैज्ञानिकों के मत में निराले ही ढंग से होती है।

शुक्र को उत्पन्न करने वाली दो प्रनिथयां हैं। ये अंडकोश में रहती हैं। शिश्न के नीचे एक थैली रहती है इसको अंड-कोश या वृषण कहते हैं। अंडकोश को टरोलने से उसके भीतर दो सक्स चीजें माळ्म होंगी यही अंड और यही शुक्र प्रन्थियां हैं। सूक्ष्मदर्शकयन्त्र द्वारा देखने से पता लगता है कि शुक्र-ग्रन्थियां यथार्थ में शुक्र बनाने वाली नल्याकार ग्रन्थियों के समृह हैं। ये नन्याकार प्रनिथयां अंडो के भीतर सहस्रों की संख्या में दो तीन सौ कोष्ठों में रहती हैं। अंडों के पिछले किनारे से एक लम्बा पतला और कुछ चपटा पिंड लगा रहता है इसको उपांड कहते हैं। टटोलने से यह भी मालम किया जा सकता है। अंड के कोछों की नलियां एक दूसरे से मिलकर प्रत्येक कोष्ठ से एक या दो नलीं निकल कर अंड के पिछले भाग में एक जाल सा बनाती हैं और यहां से फिर एक दूसरे से मिलकर कोई २०, २५ नलियां अंड से बाहर निकलती हैं। ये निलयां उपांड का सिर बनाती हैं, उपांड के सिर में बहुत सो गुड़ेलियां लगा कर इन सब की एक नली होजाती है जो सर्पाकारगुड़मेड़ा डालती हुई उपांड की पूछ तक चली जाती है वहां से ऊपर जाकर शुकाशय में मिछती है। यह नछी

शुक्तप्रणाली है। अंडकोछों में जो पतली २ नालियां हैं उन में ही शुक्र बनता है और वह इकट्टा होकर शुक्रप्रणाली द्वारा शुक्राशय में एकत्रित होना है, इसके अतिरिक्त अंडों को एक धमनी और बातसूत्र (ज्ञानतन्तु) जाते हैं और वे जाल रूप स्मस्त ग्रन्थि में फैल जाते हैं। शुक्र ग्रन्थियों को इस रुधिर के अतिरिक्त जो उन्हें इस धमनी से मिलता है और कोई वस्तु बाहर से नहीं मिलती इस लिये यह विचार कि मज्जा से वीर्य बनता है सिद्ध नहीं होता।

जो बस्तु मैथुनादि द्वारा मूत्र द्वार से बाहर निकलती है उसमें शुक्र के अतिरिक्त कई और रस मिले रहते हैं। शुक्राणु तो १०० में ५ भाग से भी कम होते हैं। उसमें ६० भाग जल, ३ भाग खटिक और स्फुर के योगिकों के, १ भाग सोडियम लवण, १ भाग अन्य लवण तथा शेष ५ भाग में कई प्रकार की सेलें हैं इन्हों में वे सेलें भो हैं जिन्हें शुक्राणु कहते हैं। अणुबी-क्षणयंत्र द्वारा देखने से शुक्राणु बहुन तेज़ी से दौड़ते हुए कीट प्रतीत होते हैं जिनके गोल सिर और लम्बी पूंछ होती है। एक बूंद बीर्य में शुक्राणु करोड़ों की संख्या में होसकते हैं। शुक्र प्रणाली से आकर वीर्य शुक्राशय में एकत्रित होता है शुक्राशय में उसमें एक रस मिलता है। शुक्राशय के नीचे सिरे में जहां शुक्र प्रणाली मिली रहती है वहांसे एक पतली नलीका आरम्भ होता है, यह नली प्रोस्टेट ग्रन्थि में घुस कर मूत्र मार्ग में खुळती है। इस प्रोस्टेटग्रन्थि के अन्दर कुछ नल्याकार

ब्रन्थियां हैं, जिनसे एक प्रकार का लुआबदार रस उत्पन्न होता है जो शुक्त में मिल जाता है। इसके आगे शिश्न की मूल में दो मटरसमान पोले रंग की ग्रन्थियां हैं इन्हें शिश्नमूल-ग्रन्थियां कहते हैं। ये दोनों ग्रन्थियां मूत्र मार्ग से दो पतली २ निलियों से जुड़ी हैं। ये भी अपना रस शुक्र में मिला देती हैं। इन तीन रसों के अतिरिक्त शुक्त मंशुक्त प्रणाली की श्लैष्मिक कला से भी कुछ जलीयरस मिल जाता है। सन्तानोत्पादन-शक्ति केवल उन शुक्रकीटाणुओं में ही है जो शुक्र ग्रन्थियों में बनते हैं अन्य रस तो उनके सहायक और वाहक मात्र हैं। सामान्यतया ये कीटाणु मनुष्य की १३,१४ वर्ष की अवस्था से बनना प्रारम्भ होजाते हैं पर प्रारम्भ में ये परमाणु सबल और फुर्नीले नहीं होते। सतेज और पुछ कीटाणु बीस वर्ष के बाद ही बनते हैं।

शुक्त ग्रांशियां तो मनुष्य को जन्म काल से प्राप्त हैं पर
शुक्त कीटाणु १४ वर्ष के बाद बनना प्रारम्भ होते हैं। इस बीच
में ये ग्रन्थियां वेकार नहीं रहती। इन ग्रन्थियों में शुक्त के अतिरिक एक अन्तःस्राव भी बनता है जो सन्तानोटपित्त के काम में
तो नहीं आता पर रक्त में मिल कर अंगों को पुष्ट और सतेज
बनाता है। प्रत्येक मनुष्य को अपने वर्धनकाल अर्थात् ३०
वर्ष पर्यान्त इस वस्तु की बड़ी आवश्यकता है। यदि किसी
व्यक्ति के अंड योवनप्राप्ति से पूर्व निकाल दिये जावें तो वह
केवल सन्तानोटपित्त में ही असमर्थन होगा वरन् उस पुरुषका

वर्द्धन भी भलीभांति न होगा तथा यौवन के वाह्य चिन्ह दाढ़ी मूंछ का निकलना, खर गाम्भीय आदि भी प्रदर्शित न होंगे। बिधया किये हुए बैल और सांड का अन्तर सर्वसाधा-रण को विदित है। बिधया बैल न केवल सन्तानोत्पत्ति करने में असमर्थ होता है प्रत्युत अपनी समान आयु के सांड की अपेक्षा अति निर्बल, बदसूरत और डरपोक भी होता है।

जिस समय ये शुक्रग्रन्थियां शुक्रकीट नहीं बनातीं उस समय इस अंतःस्नाच को बनाती हैं हमने देखा है कि शुकाशय बहुत छोटे २ अंग हैं, जिल समय ये शुक्रग्रन्थियां शुक्रकीट बनाने लगती हैं उस समय वे भरने लगते हैं और एक वार भर जाने के बाद फिर खाली नहीं रह सकते। जब मनुष्य मैथ्-नादि द्वारा उन्हें खाळी कर देता है तो शुक्र प्रन्थियों को उन्हें फिर भरना पड़ता है अतएव अंतस्त्राव उस समय तक बंद रहता है। इससे यह सिद्ध है कि जो व्यक्ति अपना बर्घन उचित रूप से चाहता है उसे अपने वर्धनकाल अर्थात् २५ वा ३० वर्ष की आयु से पूर्व शुक्राशय को खाली करके शुक्र-प्रन्थियों को शुक्र बनाने में प्रवृत्त करके अंतःस्त्राव को रोकना न चाहिये। अतएव विवाह करने का वैज्ञानिक समय २५ से ऊपर है और यही कुमारावस्था की प्रथमाविध कही जा सकतो है।

आधुनिक विज्ञान से यह बात तो सिद्ध नहीं होती कि शुक्र मजा से बनता है पर इतना अवश्य सिद्ध है कि विकाशकम के अनुसार वीर्य या शुक्त का सब धातुओं में सातवां नम्बर है। अस्थि में मज्जा बन जाने पर ही वीर्य का विकाश शरीर में होता है। इससे सम्भव है कि जो क्रम आयुर्वेद में सात धातुओं की उत्पत्ति का दिया है विकाशक्रम न होकर उत्पत्तिक्रम ही सिद्ध हो, परन्तु अभी तक जिस अवस्था को शारीरिक विज्ञान पहुंच चुका है उससे इसकी कोई सम्भावना नहीं दिखाई पड़ती। परन्तु साथ ही इससे वीर्य की बहुमूल्यता और उसके रक्षण की महत्ता में कोई अन्तर नहीं आता।

जिस प्रकार मनुष्यशरीर अपनी रचना में एक उत्तम राजप्रामाद की समता करता है उसी प्रकार उसका सञ्चा-लन एक बड़े राष्ट्रके प्रबन्ध के सदृश हैं। राज्य में किसी स्थान पर विष्ठव हो, कहीं वाह्य शत्रु ने आक्रमण किया हो, उस का ज्ञान और प्रतीकार राज्य प्रबन्ध के अन्तर्गत है। राजा को अपनी प्रजा के सुख और दुःख के ज्ञान रखने के लिये एक उत्तम केन्द्रीय कार्यालय की आवश्यकता होती है। मनुष्य शरीर में भी ऐसा दक्षर विद्यमान है। विनाइस दक्षर के हुक्स के मजाल क्या है कोई उंगली तक उठामके, विना आज्ञाके एक चावल भी इस प्रासाद में नहीं भेजा जा सकता। मनुष्य-शरीर के इस दक्षर का नाम मस्तिष्क है। आंख, कान, नाक, जीम और त्वचा शरीर के इन पंचे न्द्रियों का ज्ञान और हाथ, पैर, मुख, लिंग और गुदा इन कर्मेन्द्रियों की गति का बास्तः विक उद्भवस्थान हमारा मस्तिष्क है। ये इन्द्रियाँ तो उसके

द्वार हैं। अपने शरीर के अंग प्रत्यंगों की स्थिति का ज्ञान तथा वे कार्य भी जिनसे हम बेख़बर से प्रतीत होते हैं विना मस्तिष्क के सम्भव नहीं। इन साधारण कार्यों की व्यवस्था-पक उस बुद्धि का, जिसके कारण मनुष्य, मनुष्य कहलाता है, केन्द्र भी यही मस्तिष्क है। मस्तिष्क अस्थि के द्रढ खोखले में रहता है जिसे खोपड़ी या कपाल कहते हैं। कपाल की तली के पिछले भाग में एक बड़ा छिद्र है इस छिद्र में होकर रीढ़ के गुरियों के भीतरसे, जिन्हें कशेहरुका कहते हैं, एक रज्जु जाती है यह भी उसी वस्तुसे निर्मित है जिससे मस्तिष्क बना है। इसके अतिरिक्त गर्दन, पीठ और छाती के सन्मुख और इधर उधर कुछ पीली गांठें रहती हैं वे ज्ञानतन्तुओं से जुड़ी रहती हैं। इस प्रकार इस ज्ञानभंडार के, जिसे वातमंडल, स्नायुमंडल तथा नाड़ोमंडल कहते हैं, मुख्य तीन भाग हैं। प्रथम मस्तिष्क जो कपालके भीतर रहता है, दूसरा भाग वह रज्जु है जो करो-रुकाओं में होकर जाती है इसे सुपुद्धा नाड़ी कहते हैं, तीसरा भाग उन ग्रन्थियों का है जिनको पिंगला इसलिये कहते हैं कि इनका रंग कुछ २ पिंगल (पीला) होता है। मस्तिष्क की रचनाका विचार करने से उसके दो भाग दिखाई पड़ते हैं एक को बृहत् और दूसरे को लघुमस्तिष्क कहते हैं।

मस्तिष्क को ऊपर से देखने से उसमें बड़ी २ खाइयां पड़ी दिखाई पड़ती हैं। इन खाइयों का बुद्धि से घनिष्ट सम्बन्ध है। इनको सीता कहते हैं क्यों कि जुते हुए खेत के कंड़ों से जिनका संस्कृत नामसीता है ये बहुत मिलती हैं। देखा गया है कि बुद्धिमानों की सीताएँ मूर्खों की अपेक्षा अधिक स्पष्ट और गहरी होती हैं। मस्निष्क का यह भाग धूसर होता है। सूक्ष्मतया निरीक्षण करने से पता चलता है कि ये मस्तिष्क सेलें हैं। इनके नीचे का भाग श्वेत रंग का और सौत्रिक है। यह सौत्रिक भाग चातनन्तुओं के लच्छे हैं जो मस्तिष्क सेलों से निकलते हैं। मस्तिष्क कोष्ठों में विभक्त है जो भीतर से खोखला हैं, इनके भीतर भूरे एक्ष का थोड़ा तरल रहता है।

लघु मस्तिष्क का आकार नारियल की गिरी के गोले के समान होता है। इसकी रचना प्रायः बृहत् मस्तिष्क समान है, पर इसकी सीताएं बृहत् मस्तिष्क की सीताओं से अधिक गहरी और समानान्तर हैं इससे यह गोभी के कटे भाग के समान दिखाई। पड़ता है इसके पत्ते र से जुड़े प्रतीत होते हैं। बृहत् मस्तिष्क की सीताएँ टेढ़ी मेढ़ी और कम गहरी होती हैं।

सुपुस्ना नाड़ो में भी घूसर भाग, श्वेत भाग और कुछ तरल रहता है परन्तु इसका घूसर भाग बीच में तथा श्वेत भाग बाहर की ओर रहता है। मस्तिष्क से चलकर सुषुस्ना गुदास्थि से जुड़ जाती है। इसके दोनों तरफ़ युग्म में तार निकलते हैं।

शरीर के किसी अङ्ग को काटने से पता छगेगा कि धमनी और शिराओं के अतिरिक्त जो खोखळी होती हैं कुछ ऐसे श्वेत तार उपस्थित हैं जो टूटने में चीमड़ और काटने में ठोस हैं। ये ज्ञानतन्तु या वातसूत्र हैं। शिराओं और धमनियों की भांति बातस्त्रोंका जाल शरीर भर में फैला है यहां तक कि शरीर की प्रत्येक सेल का किसी न किसी वाततन्तु से सम्बन्ध है। इनमें से कुछ तार मस्तिष्क और सुपुन्ना से सल कर बाह्य अंगों को ख़बर करते हैं और कुछ तार अंगों से मस्तिष्क और सुपुन्ना को जाते हैं। पहिली भांति के तार केन्द्रत्यागी तार हैं और दूसरी प्रकार के तार केन्द्रगामी तार कहळाते हैं। हमारे मुंह पर मक्खी बैठी और केन्द्रगामी जो उपचर्म की सैलों से लगे हैं मस्तिष्क को ख़बर करते हैं और मस्तिष्क से केन्द्रत्यागी तारों द्वारा हाथ उठाने की किया कराई जाती है। केन्द्रगामी तार सुपुन्ना हो कर जाते हैं अत-एव सुपुमा के कर जाने से उस भाग से उत्पर का ज्ञान जाता रहता है। पर सिर के भाग में केन्द्रगामी तारों की उत्पत्ति उस इन्द्रिय के ज्ञानसैलों से होती है यथा चाश्चपकेन्द्रगामी तार चक्षु के आन्तरिक पटल से तथा कानके तारोंकी उत्पत्ति उसके भीतरी भाग से (जिसे को किला कहते हैं) हाती है।

उत्पर कहा जा चुका है कि शरीर की कुछ गतियां ऐच्छिक और कुछ अनैच्छिक हैं। अनैच्छिक गतियां पिङ्गला द्वारा होती हैं। अनैच्छिक गति वाले अंगों के तारों का पिंगला ग्रंथियों में जाना नितान्त आवश्यक है। ऐसा जान पड़ता है कि कार्य की अधिकता तथा निरंतर मनोयोग की आवश्यकता जान कर प्रकृति ने बड़े दक्षर की छोटी ब्रांचें बना दी हैं। जिससे उन
स्थानों का साधारण कार्य इन्हीं ब्रांचों द्वारा होजाया करता
है और उसकी ख़बर केन्द्रीय दक्षर को नहीं होती। पर कोई
विशेष आपत्ति होनेपर केन्द्रीय दक्षतर—मस्तिष्कको ख़बर दी
जाती है। हदय, फुसफुस, आमाशय, वृक्क, यक्षत आदि
अंगों की गति की ख़बर मस्तिष्क को नहीं होती इन अङ्गों का
सामान्य कार्य पिंगला प्रन्थियों द्वारा होता है, पिंगला प्रन्थियां
स्वयं मस्तिष्क और सुपुद्धा दोनों से तारों द्वारा जुड़ी हुई हैं।

शरीर विज्ञानियों ने पता लगाया है कि मस्तिष्क में कर्मानुसार केन्द्र निर्धारित है, यथा चाक्षुपकेन्द्र मस्तिष्क का
वह केन्द्र है जिसका सम्बन्ध दृष्टि से है, जिसका सुनने से
सम्बन्ध है वह श्रावणकेन्द्र है इसी प्रकार घाणकेन्द्र तथा
स्वादादि केन्द्र हैं कर्मेन्द्रियों का एक कार्य गति है अतएव
मस्तिष्क का वह भाग जो शरीर की क्रियायों से सम्बन्ध
रखता है गतिक्षेत्र कहलाता है। इसी प्रकार संवेदनाक्षेत्र है
पर इन केन्द्रों का सम्बन्ध एक दुसरे से भी है और मस्तिष्क
को भीतर से देखने से पता चलता है कि एक भाग के तार
दूसरे को जाते हैं।

लघु मस्तिष्क का कार्य गितयों को ठीक करना है। एक हो इष्ट गित के लिये बहुधा विरोधी गितयों की आवश्यकता होती है। यथा जब हम कुहनी मोड़ना चाहते हैं तो सामने की पेशियों में संकोच और पिछली में प्रसार की आवश्यकता होती है। यदि हाथ को उठाते समय हाथ की पिछली पेशी प्रसार के स्थान पर संकुचित होने लगे तो हाथ कदापि न उठे। इस तारतम्य को मिलाना लघुमस्तिष्क का कार्य है। **इतना ही नहीं बरन् लघुमस्तिष्क को कामवासना**नियन्त्रण का केन्द्र भी कहा जाता है और ऐसे अनेक उदाहरण भी मिले हैं कि जिन मनुष्योंकी मृत्यु कामेच्छा की तृप्तिके आधिक्य से हुई उनका <mark>ळघुम</mark>स्तिष्क चीर**नेसे दृषित, स**ङ्ग और सूखा हुआ पाया गया। यह बात निर्विवाद ब्राह्य है कि वीर्य्य स्खलन तथा कामो द्दीपन का प्रभाव मस्तिष्क पर पड़ता है और शरीर के समस्त स्नायु थिकत और शिथिल होजाते हैं। ऐसा प्रतीत होना है कि इस लघुमस्तिष्क का शुक्रमंडल से सीधा सम्बन्ध है और इसी शुक्रमंडल का प्रभाव लघुमस्तिष्क पर होता है और चूंकि लघु मस्तिष्क शरीर का गतिनियन्त्रणकेन्द्र भी है अतः समस्त शरीर की गति सम्बन्धी स्नायुएँ शुकक्षण से प्रभावित होजाती हैं अतएव बीर्य रक्षण से मस्तिष्क को सीधा लाभ होना भी खयं सिद्ध है।

कोई २ विद्वान तो वीर्य की उत्पत्ति मस्तिष्क से ही मानते हैं, उस दशामें तो शुक्त और मस्तिष्क में कार्यकारण सम्बन्ध उहरता है। कुछ भी हो वीर्यनाश का प्रभाव मनुष्यशरीर पर वहीं होता है जो मस्तिक क्षय से होता है। देखा गया है कि अधिक वीर्यनाश से मनुष्य की स्मरणशक्ति, मननशक्ति समनशक्ति, श्रवणशक्ति तथा नेत्र ज्योतिकी हानि होती है।

## मानसिक विकाश।

शरीर और मन के अविच्छन्न सम्बन्ध होने में कुछ संदेह नहीं है। मनुष्य को पशुराद बनानैवाला मानसिक विकाश ही है। यह बुद्धि का ही चमत्कार है जो एक मनुष्य को दूसरे का प्रभु बना देता है और अन्य को संसार का आदरणीय बना देता है। विकाशवादी विद्वानों के सिद्धान्तानुसार मानसिक विकाश के कारण ही मनुष्य अन्य पशुओं से पृथक् हो गया है अन्यथा मानसिक विकाश के पूर्व मनुष्य भी एक साधारण पशुथा। मनुष्य पशुसंसार में मानसिक चिकाश की चरम सीमा पर है, पर विकाश का' अन्त नहीं है, वह निरन्तरगामी है अतः यदि मानसिक विकाश का क्रम परम्परया चळा जावे तो मनुष्य न जाने किस उन्नतिको प्राप्त होजाय। कुछ धार्मिक विद्वानों का मत है कि मनुष्य में ईश्वर की प्रतिभा विद्यमान है उस पर केवल कर्मों के आवरण पड़े हुए हैं, मन्ष्य आत्मा और ईश्वर परमातमा है, मनुष्य सिच्चत और ईश्वर सिच्चदा-नन्द है। जर्मन तत्ववेत्ता हीगल का मत है कि संसार ईश्वर का स्वरूप है; वह अनन्त विकाशक्षम है। किसी मत का ग्रहण किया जाय इतना रूपष्ट है कि मनुष्य में अनन्त विकाश की शक्ति है यही अर्थ वेद के छोटे ब्रह्मचारी और बड़े ब्रह्म-चारी का है अधात् कुमार अधवा छोटा ब्रह्मचारी केवल उस

बड़े ब्रह्मचारी (ईश्वर) का लघु स्वरूप है। ब्रह्मचारी शन्द में ब्रह्म पद की यही यथार्थता है। जिस मानसिक विकाश ने मनुष्य को पशु से मनुष्य बनाया वही उसको मनुष्य से मानवमुकुट बना सकता है। अथवा मनुष्य के कर्म आवरणों को छिन्न कर उसे देवप्रम तथा ब्रह्मप्रम या ब्रह्मस्वरूप बना सकता है।

मनुष्य के दो विभाग हैं। एक विभाग में मनुष्य पशु है और दूसरे में देव है। पशुशक्ति के विकाश का दूसरा नाम शारीरिक उन्नति कहा जा सकता है और देव शक्ति के विकाश का सचा अर्थ मानसिक विकाश है। इन दोनों शक्तियों का विकाश ही मनुष्य का पूर्ण विकाश है। जिस प्रकार शारीरिक उन्नति के लिये प्रकृति ने समय निर्दिष्ट कर रक्खा है उसी भांति मानसिक विकाश के लिये मनुष्य जीवन का प्राथमिक काल ही अधिक उपयुक्त है। मनोविज्ञानियों का मत है कि मानसिक विकाश के लिये मनुष्य जीवन के प्रथम २१ वर्ष ही अधिक उपयोगी हैं उनका कहना है कि इस समय के पश्चात कोई नयी भाषा पूर्णतया प्राप्त नहीं की जासकती। सम्भव है यह बात अधिकांश में सत्य न हो पर यह तो निर्भान्त सिद्ध है कि इस समय के पश्चात् मानसिक विकाश उतनी सरलता से नहीं किया जासकता जितना इस प्राकृतिक समय में। इसके पश्चात् तो शारीरिक शक्तियों के क्षीण होने से मानसिक शक्तियों के हास का रोकना ही एक कार्य हो जाता है।

जिस प्रकार कचे मृतिकापात्र के ऊपर के चित्रित चित्र चिरस्थायी होजाते हैं उसी प्रकार कुमारावस्था में प्राप्त की गयी विद्या और सद्गुण तथा जमाये हुए शुभ संस्कार हृदय-ङ्गम होकर मनुष्य के भावी जीवन को एक आदर्श जीवन बना देते हैं। एक विद्वान का कथन है "Bend the iron while it is hot" अर्थात् "जब तक लोहा गरम है नभी तक जिस तरफ चाहो मीड सकते हो" (ठंडा होने पर नहीं ) अतः यह जान लेना आवश्यक है कि कुमारों के क्या कर्त्तव्य हैं। प्राय: प्रत्येक देश के विद्वानों ने अपने देश के कुमारों की शिक्षा और सुधार के उपाय बनलाकर उनके कर्त्तव्यपथ को प्रकाशित कर दिया है और हमारे पूर्वज ऋषियों ने इस अवस्था को व्रह्मचर्य आश्रम में विभक्त किया है। पूर्वकाल में क्या राजा क्या रंक सब ब्रह्मचर्य से सत्रबद्ध किये जाते थे और सब की इस व्रत का व्रतो बनना पडता था।

कुमारों का परम कसंच्य है कि ये न केवल अपने असंयम तथा कुसंस्कारों से अपने स्वाभाविक मानस्कि विकाश ही में बाधा डालें किन्तु यह भी ध्यान में रक्खें कि उनके मानस्कि विकाश का प्राकृतिक समय उनके ही हाथ में है जो अति परिमित है। उन्हें इस परिमित प्राकृतिक समग्र में अपने मान-स्कि विकाश में पूर्णता प्राप्त करना है और मनुष्य जीवन को सफल बनाने की तैयारी करना है। मनुष्य जीवन का यही स्वर्णयुग है जिसमें वे राजत्व देवत्व तथा अमरत्व प्राप्ति के योग्य बन सकते हैं।

मनोविज्ञानियों ने मानसिक कार्यके तीन विभाग किये हैं। ज्ञान, अनुभव तथा संकल्प समस्त मानसिक वृत्तियां इन्हीं तीनों के अन्तर्गत हैं। सर्व प्रथम संसार के साथ संसर्ग होने से मनुष्य ज्ञान प्राप्त करता है, फिर उस ज्ञान से जो प्रभाव मन के ऊपर पडता है वह उसका अनुभव है और ज्ञान तथा अनुभव होने पर कार्य की प्रवृत्ति होती है उसका प्रथम रूप सकलप है, संकल्प का बाह्य रूप कार्य है। इन्हीं वृत्तियों के विकाश को मानसिक विकाश कहेंगे, यहां पर यह ध्यान रख़ना चाहिये कि ये मानसिक वृत्तियां अछग २ कमरों को भांति पृथक् २ नहीं हैं पर तीन रसोंकी भांति प्रत्येक मानसिक कार्य में इनका अनुमव किया जासकता है। न ज्ञान विना अनु-भूति तथा संकल्प के कहीं उपलब्ध है, न विना ज्ञान के अनु-भव सम्भव है ओर न विना संकल्प के अनुभव हो सकता है और संकल्प तो विना ज्ञान या अनुभव के हो ही नहीं सकता। यथा—देवदत्त अपने मित्र को देखता है देखकर प्रसन्न होता है और मिलने को आगे बढ़ता है। यहां पर न मित्र होने के ज्ञान के विना प्रसन्नता सम्भव है न यह सम्भव है कि मित्र जानकर कुछ अनुभूति या प्रवृत्ति देवदत्त के मनमें न हो।

शुद्ध ज्ञान का वाह्य स्वरूप बहुत ही सूक्ष्म है, अनुभव तथा संकल्प का वाह्य स्वरूप शारीरिक विकार तथा कार्य हैं। अनुभव के उत्कर वाह्य स्वरूप कोधादि में स्पष्ट दिखाई पड़ते हैं। लाल २ नेत्र, फड़कते हुए अधर तमतमाना हुआ बदन देख

कर सहज ही कहा जा सकता है कि अमुक मनुष्य का मन कोधाझिमय है। उत्फुल नेत्र मनप्रसाद की सहज पहिचान है। सड़क पर गाड़ी से बचते हुए मनुष्य के इस कार्यको देख कर उसके संकल्प का अनुमान करना कठिन नहीं है। परन्तु शुद्ध ज्ञान का बाह्य स्वरूप क्या है ? ज्ञान का प्रकाश पड़ता तो अवश्य है पर वह अनुभव द्वारा प्रकट होता है इससे वह स्पष्ट नहीं दिखाई पड़ता। उदाहरणार्थ नामस्मरणिक्रया को ले लिया जाय, नाम के ज्ञानाभाव में और उसके ज्ञान होने पर वाह्य स्वरूप में अन्तर अवश्य होता है। यद्यपि ज्ञानाभाव की व्यव्रता ज्ञानाभाव का खरूप न थी वह तो कार्य का खरूप थी पर ज्ञान होते ही उसका नाश तथा ज्ञानजन्य अनुभव का बदन पर प्रकाश अवश्य ज्ञान होने ही का फल है पर उसमें भी ज्ञान होने की अनुभूति मिली हुई है।

इस पुस्तक का विषय मनोविज्ञान नहीं है और न मान-सिक विकाश का पूर्ण विवेचन प्रन्थकर्त्ता की प्रतिज्ञा है। अतः ज्ञानतन्तुओं का मस्तिष्क से सम्बन्ध, वाह्य तथा आभ्यन्तर ज्ञान का प्रवाह क्या हैं, किस प्रकार वाह्य वस्तु का प्रतिबिम्ब ज्ञानतन्तु मस्तिष्क तक छे जाते हैं तथा इन प्रतिबिम्बों के समूह किस प्रकार अनुमान द्वारा विचारों में परिवर्तित होजाते हैं, अनुभव की व्युत्पत्ति क्या है, अनुभवजन्य शारीरिक विकारों का उसके साथ क्या सम्बन्ध है आदि बातों का ज्ञान जिन कुमारों को अभीष्ट हो उन्हें उचित है कि किसी, मनो- विज्ञान सम्बन्धी प्रन्थ का अध्ययन करें, यहां पर मानस्तिक विकाश की कुछ मुख्य बातें ही दिखाई जा सकी हैं।

ज्ञान सम्पादन दो तरह से होसकता है, एक तो खयं दूसरे अन्धद्वारा सम्पादन किये हुए ज्ञान को अपने में आधान करने से, यथा किसी वस्तु को खयं चक्षु द्वारा देख कर प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्तकरना एक प्रकार है और दूसरे की देखी हुई वस्तु के वर्णन को सुनकर अपने ज्ञान मंडार में मिलाना दूसरा प्रकार है। एक को आत्मसम्पादित ज्ञान और दूसरे को गुरुदत्तज्ञान कहते हैं, मनुष्य ज्ञान के इन दोनों साधनों में दूसरे का विस्तृत वर्णन आगे के प्रकरण में किया जावेगा।

आत्मज्ञान के दो साधन हैं एक निरीक्षण दूसरा पर्यावेश्यण (Observation and experiment) अर्थात् एक तो किसी वस्तु को यथावत् अवस्था में देखना, दूसरा उसको ऐसे अनुकूछ और उचित उपकरणों में निरीक्षण करना जिससे उस वस्तु का यथावत् तथा निश्चित ज्ञान प्राप्त किया जासके। इन दोनों में पर्यावेक्षण प्रथम की अपेक्षा ज्ञान का उत्तम साधन है। इस प्रकार से अधिक से अधिक तथा निश्चित ज्ञान प्राप्त किया जासकता है। इसमें भ्रम की सम्भावना न्यून रहती है। पर सभी वस्तुओं को हम अपने अधीन वातावरण में नहीं रख सकते। कुछ वस्तुएँ इतनी विस्तृत हैं कि उनके उत्तपर हमारा कुछ भी प्रभुत्व नहीं यथा पृथिबी, चन्द्र, सूर्यादि इनके त्यान के विषय में एक मात्र साधन निरीक्षण है पर हम

इस निरीक्षण को वैज्ञानिक सहायता से अधिक उत्तम बना सकते हैं। यथा दूरबीन की सहायता से हम चन्द्रमा को अधिक स्पष्ट देख सकते हैं। कुछ पदार्थ ऐसे भी हैं जो विद्योग उप-योगी तथा बहुमूल्य हैं और हम उनको ज्ञान के निमित्त पर्य-वेक्षण में रख कर ख़तरे में नहीं डालना चाहते यथा मनुष्य शरीर को पर्यावेक्षण के लिये उस पर औषिधयों का प्रभाव जानने के लिये नाना विधि औषिधयों का प्रयोग कर जीवन की ख़तरे में डालना उचित नहीं समका जाता।

ज्ञान की उत्तमता तथा प्रचुरता इन्हीं दोनों ज्ञान कमों पर अवलिम्बत है। इस बात के इतिहास में अनेक उदाहरण उप-लब्ध हैं कि निरीक्षण की आदत ने मनुष्यों को महान बना दिया है। चन्द्रगुप्त के शयनगृह में चीटियों को चावल लेजाते हुए देख कर चाणक्य सुरंग में लिपे हुए घानकों का पता लगा लेता है। पत्तीली के मुंहं पर उड़ते हुए दक्कन का निरीक्षण ही चाष्प-विज्ञान का जनक है। संसार के सबसे बड़े रहस्य कुमारों के प्रांत दिन सामने आने चाले पदार्थों में ही बिखरे एड़े हैं। उनको महत्ता देना केवल उत्तम निरीक्षण पर निर्मर है; मानसिक चिकाश का ज्ञानसम्पादन प्रथम सोपान है और उसमें उत्तम निरीक्षण तथा पर्यवेक्षण का अभ्यास ही पहिली सीही है।

ज्ञानसम्पादनकला में स्मरणशक्ति का बहुत बड़ा भाग है, विनाइसके विकाश या उन्नति सर्वथा असम्भव है। स्मरण शक्ति ईश्वर प्रदत्त वस्तु है। जन्म से जितनी शक्ति मस्तिष्क में रख दी गई है उससे अधिक बढ़ाना असम्भव है पर प्राप्त शक्ति का हास कर देना मनुष्य का कार्य है। अपने शारीरिक असंयम तथा स्मरण के अप्रयोग वा दुरुपयोग से वह कुंठित, लुप्त तथा नष्ट हो सकती है। जितनी धारणाशक्ति जन्म से प्राप्त होती है वह सब उत्पत्ति काल से ही यथावत् विकसित नहीं हो जाती वह शक्ति भी समयाधीन है और शारीरिक विकाश के साथ चृद्धि को प्राप्त होती है। बहुतों में तो अब्रह्मचर्यादि कारणों से पूर्ण विकाश को प्राप्त नहीं होपाती, किसी २ में रुग्ण तथा क्षुब्ध रह जाती है और वे उसका पूर्ण ळाभ नहीं उठा सकते। इस धारणाशक्ति के विकाश का समय कौमारावस्था हो है ब्राय: २५ वर्ष की आयु तक जैसी क्षमता इसमें प्राप्त होजातो है उससे अधिक फिर नहीं होसकती।

पर इसका यह अर्थ नहीं है कि कुमारों को इस शक्ति के विषय में असावधान रह जाना चाहिये, यद्यपि मस्तिष्क की धारणाक्षमता की वृद्धि कुमारों के हाथ में नहीं है पर उस क्षमता को यथावत स्थिर रखना उसका पूर्ण विकाश होजाने देना तथा उसका उत्तम प्रयोग तो उनके ही आधीन है। परमातमा ने स्थात ही ऐसा अक्षममस्तिष्क मनुष्य पैदा किया हो कि जो प्राकृतिकक्षपेण असफल जीवन रहने योग्य हो। उदाहरणार्थ एक कुमार को जन्मतः चौदह आने स्मरणशक्तिः क्षमता प्राप्त है अर्थात् यदि उसका मस्तिष्क पूर्ण कप से विकः

सित हो तो चौदह आने भर स्मरणशक्ति वाला होगा और दूसरे को केवल भाठ भाने क्षमता है दोनों दस वर्ष की आयु तक अपनी शक्ति को यथावत् बढ़ाते रहें एक ने ५ आने शक्ति प्राप्त की और दूसरे ने केवल ३ आने, पर आगे चल कर प्रथम असंयमी हो जाता है दूसरे का विकाश यथावत् है फल यह होगा कि २० वर्ष की अवस्था में प्रथम की शक्ति ७ आने होगी और दूसरे की यदि कम न हुई तो ५ या कुछ वृद्धि को प्राप्त हुई ६ आना हो जायगी।

ऐसा दूष्टिगोचर हुआ है कि कुछ मनुष्य अधिक बातें तो स्मरण नहीं रख सकते पर समय की सब बातें याद रखते हैं। सम्भव है एक विद्यार्थों को कालिज के समस्त विद्यार्थियों के नाम याद हों और दूसरे को कार्यार्थ केवल २५ वा ३०, पर जो समय पर उचित नाम उपस्थित रखने में क्षम हो और प्रथम को अपनी नामावली दुहराने की आवश्यकता पड़े तो यह दूसरे प्रकार की शक्ति यद्यपि प्रचुर नहीं है तथापि अधिक उपयोगी है। इस उपयोगिता के गुण को कुमार यदि चाहें तो बढ़ा सकते हैं इसका एक मात्र साधन मनोयोग तथा उचित निरीक्षण है।

मनोयोग या चित्तवृत्तिनिरोध के अनेक लाभ हैं मान-सिक विकाश तथा आत्मोन्नित ज्ञान सम्पादन का उत्तम साधन है। मन सब इन्द्रियों का राजा है उसके वश में होते ही समस्त इन्द्रियां वशवर्तिनी होजाती हैं अतएव मनोयोग से किये हुए कार्य में एक प्रकार से सामृहिक शक्ति का लाभ होता है इसी लिये मनोयोग से किया हुआ कार्य सफल होता है, परन्तु मन जैसी चंचल वस्तु को वश में करना निरन्तर अभ्यास से ही सम्भव है। गीता में भगवान कुष्णुका आदेश है।

## प्रमंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलं । प्रभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते ॥

अर्थात्—हे अर्जुन मन अत्यन्त चंचल होता है उसका बांधना अत्यन्त कठिन है इसमें सन्देह नहीं पर वह अभ्यास और वैराग्य से वश में किया जा सकता है।

मन में अनेक विचार एक के बाद दूसरे आते जाते रहते हैं। इस विचार प्रवाह को रोकना ही मनोयोग का प्रथम साधन है। मन में से जहां विचारों का तांता दूर हुआ वहां इस चंचल तुरंग के हाथ पैर काबू में आगये फिर इससे जो चाहे करा लेना सुगम है। बस मनोयोगाभ्यास का प्रारम्भ इस विचारधारा को रोकने से करना चाहिये। इसके लिये मन को एक विचार पर स्थिर करना चाहिये। एक स्थान पर वैठ कर किसी एक साधारण वस्तु को लेकर मन को उसी पर दिका देवे। इस किया में प्रथम किठनता प्राप्त होगी मन अनायास इधर उधर भागने लगेगा, परन्तु सचेतनभाव से तुरन्त ही उस वस्तु पर खींच लावे। पन्द्रह दिवस तक प्रति दिन ५ मिनट यह अभ्यास करने से मन में स्थिरता आजा-

वैगी। बहुधा ऐसा होता है कि मन एकाग्र होने के बजाय घबडा कर निद्रा की गोद में जाना चाहता है इस समय सतर्क रहना चाहिये। इसके पश्चात् चस्तु सम्बन्धी विचारों में मन को धुमाना चाहिये अर्थात् उसकी प्रत्येक स्थिति पर मन को जमाना चाहिये बस अब वह समय आवेगा जब मनोयोग अपना फल दिखाने लगेगा और मन बड़े २ विलक्षण भाव उस वस्तु के विषय में उपस्थित करने लगेगा और मानसिक विकाश का भभ्यास हो जावेगा। जिस प्रकार शारीरिक स्वांस्थ्य के लिये व्यायाम की आवश्यकता है उसी प्रकार बुद्धि विकाश के लिये मानसिक व्यायाम की आवश्यकता है अतः व्यायाम के साथ प्रतिदिन प्राणायाम करना चाहिये इसके करने से इन्द्रियां शुद्ध और बश में होतीं तथा शारीरिक और मानसिक बल बहता है।

मन की दूसरी वृत्ति अनुभूति और उसके विकाश का विशेष सम्बन्ध कुमारों के सामाजिक जीवन से है तथा मन को तीसरी वृत्ति संकल्प अथवा कार्यप्रवृत्ति कुमारों के जीवन साफल्य से सम्बन्ध रखती है और उसके विकाश और उचित उपयोग पर उनके जीवन की सफलता निर्भर है। इन दोनों विषयों का विशद वर्णन दो प्रथक् २ प्रकरणों में आगे किया जावेगा।

## विद्या ग्रीर गुरु सेवा।

मातेव रक्षति पितेव हिते नियुङ्क्ते, कान्तेव चाभिरमयत्यपनीय खेदम्। लक्ष्मीन्तनोति वितनोति च दिक्षु कीर्ति, किं किं न साधयति कल्पलतेव विद्या॥

अर्थात्— "विद्या माता की भांति रक्षा करती है, पिताचत् हित में लगाती, स्त्री की तरह दुःख को दूर कर सुख देती है, लक्ष्मी को बढ़ाती तथा कीर्ति की फैलाता है यह कल्पलता की भांति क्या २ नहीं करती (अर्थात् सब कुछ करती है) "

पहिले लिखा जाचुका है कि ज्ञान दो प्रकार का है आतम सम्पादित तथा गुरुरत्त, आत्मज्ञान प्रत्यक्ष ज्ञान है और गुरु प्राप्त परोक्षज्ञान, यह ठीक है कि परोक्ष ज्ञान उतना निश्च- यात्मक नहीं प्रतीत होता जितना प्रत्यक्ष, न्याय के अनुसार प्रत्यक्ष हो श्रेष्ठ प्रमाण है, पर संसार में यह सर्वथा सत्य नहीं कहा जासकता, हमारा प्रत्यक्ष ज्ञान हमें घोखा दे सकता है, और परोक्ष अर्थात् अन्य प्राप्त ज्ञान सत्य ठहर सकता है यथा हमें रस्ती को देख कर सर्प का भ्रम हो सकता है और दूसरा मनुर्ध्य जो परीक्षा कर चुका है उसकी रस्ती का भ्रम नहीं

होता, और उसकी बताई हुई बात ही सत्य होती है अतः सर्वत्र अपनी इन्द्रियों का भरोसा नहीं किया जासकता।

इसके अतिरिक्त यदि मनुष्य संशयातमा होकर प्रत्येक यस्तु का प्रत्यक्ष ज्ञान प्राप्त करने पर उद्यत हो जाये तो उसका ज्ञान अत्यव्य होगा तथा वह किसी वस्तु का पूर्ण ज्ञान भी प्राप्त न करसकेगा क्योंकि संसार की प्रत्येक वस्तु दूसरे से सम्बन्धित है अतः प्रत्यक्षज्ञान को हो निश्चयात्मक ज्ञान मानने वालों के लिये जब तक संसार की समस्त सम्बद्ध वस्तुओं का ज्ञान न हो जाय और प्रत्यक्ष न हो संदेह दूर नहीं हो सकता। न संसार की सब वस्तुओं का प्रत्यक्ष ज्ञान एक जन्म में होसकता है न सर्वथा प्रत्यक्षज्ञान से काम चल सकता है फिर बिना परोक्षज्ञान के संसार में ज्ञानोन्नति भी तो नहीं हांसकती क्योंकि उस दशा में सबको प्रारम्भ करना पड़ेगा।

किन्हीं २ अंशों में तो परोक्षज्ञान प्रत्यक्षज्ञान से अधिक प्रामाणिक और लाभदायक है। परोक्षज्ञान वही ठहर सकता है जो निश्चयात्मक हो क्योंकि संदिग्ध ज्ञान भ्रमपूर्ण सिद्ध होने पर छोड़ दिया जाता है और अन्त में सार वस्तु ही रह जाती है। वास्तव में परोक्षज्ञान जो अन्त में चिरस्थायी होता है वह बहुतों का परीक्षित प्रत्यक्ष होता है। आप्तप्रमाण प्रत्यक्ष ही है पर वह हमारा प्रत्यक्ष नहीं है जो भ्रमात्मक भी होसकता है, वह आप्तप्रत्यक्ष है और उसकी प्रामाणिकता उसमें भ्रम की असम्भवता पर ही अवलम्बत है।

ज्ञान को मनुष्य का नेत्र कहा गया है पशु और मनुष्य में यदि अन्तर है तो इसी ज्ञान का । अज्ञानी मनुष्यशरीर प्राप्त होते हुए भी मनुष्ययोनि कहलाने के योग्य नहीं होता मानो यह मानव समाज के लिये जन्मा ही नहीं है, यही विचार आयों के उपनयन संस्कार का आधार है। जिसके विधिपूर्वक होने से मनुष्य द्विज पदवी को प्राप्त होता है यथा:—

## अविधिउपनयमानो ब्रह्म-वारिणां कृणाते गर्भमन्तः। तंराबीरितख उद्देश विमित्ति तं जातं द्रष्टुम मिसंयान्ति देवाः॥ अथवं० कां० ११ अन्न० ३ स० ७

अर्थात्— "ब्रह्मचारीको आचार्य अपने पास लाकर (अथवा यज्ञोपवीत करके) अपने अन्तस् में लेजाता है और उसको तीन रात्रि पर्यन्त अपने उदर में रखता है तब उसको उत्पन्न हुआ देखने के लिये देवगण एकत्रित होते हैं "इसका तात्पर्य यह है कि आचार्य ब्रह्मचारी को दीक्षित करके अपने पास आने का अधिकार देता है और जब ब्रह्मचारी उसके पास पहुंचना है, आचार्य का अधिकारी शिष्य होजाता है तो आचार्य उसे अपने हृदय में भरे हुए विद्याभंडार में प्रवेश कराता है और

नव नक नहीं छोड़ता जब तक ब्रह्मचारी का अन्धकारक्षणी संशय नष्ट हुआ नहीं समक्ष लेता। उस विद्याभंडार से ब्रह्मचारी अपनी पशुयोनि को छोड़ पीछे मनुष्य हुआ निकलता है, जिस प्रकार मनुष्यबीज माता के गर्भ में विकाश पाकर बालक बन कर निकलता है उसी प्रकार बीजावस्था में मानव संस्कारों को लेकर आचार्य के पास पहुंचा हुआ ब्रह्मचारी उन संस्कारों को आचार्य के ज्ञानभंडार में बैठा हुआ पूर्णतया विकसित करके मनुष्य होकर निकलता है। और इस प्रकार का विकस्तित मानस ब्रह्मचारी ही संसार के विद्वानों की दृष्टि या ध्यान का अधिकारी है उसी से देवगण आशा करते हैं।

जिस समय २१ वर्षीय विलियम पिट (Pitt the younger) के हाथ में इंग्लेंड की बागडोर दी गई क्या वहां के विद्वान आखें फाड़ २ कर नहीं देखते थे कि देखें यह बालक क्या करता है। क्या विश्वामित्र से विद्वान और तपस्वी तथा देवगण धनुपशाला में खड़े हुए राम के देखने को उपस्थित नहीं हुए थे? क्या भारतीय कुमारों के हृदय में यह लालसा नहीं है कि उनकी ओर संसार के विद्वान और बलशाली पुरुषों की आखें लगी हीं, यदि उनकी यह उतकट इच्छा है तो इस दशा की प्राप्ति के लिये उन्हें आचार्य के समीप जाकर उसके हृदय में भरे हुए ज्ञानभंडार की कुंजी प्राप्त कर ज्ञानभंडार में प्रवेश कर समस्त संशयों को मूलोच्छोद करना होगा।

कम से कम ८ से लेकर २५ वर्ष की आयु तक गुरु के पास रह कर विद्याध्ययन करना ब्रह्मचर्य आश्रम का• मुख्य उद्देश्य है। जिस प्रकार हमको बाहरी वस्तुओं के देखने के लिये चर्मचक्षुओं की आवश्यकता है इसी प्रकार मनुष्य के अन्तरङ्ग नेत्र विद्या हैं। कहा भी है "नास्ति विद्या समं चक्षुः" अर्थात् विद्या के समान दूसरा नेत्र नहीं है, मनुष्य को संसार में महत्व प्राप्त कराके इंश्वर तक पहुंचाने का सोपान विद्या ही है। संसार के समस्त व्यापार और कला कौशल यदि विद्या से प्राप्त हुई समक्त के साथ किए जायं तो अत्युत्तम और लाभदायक हो सकते हैं।

जिस प्रकार हमारे शरीर के पोषकधान्यों के पैदा करने के लिये जल की आवश्यकता है उसी प्रकार अपने देश को पुष्ट कर प्रतापशाली और गुणसम्पन्न बनाने के लिये विद्यास्तर वारि की आवश्यकता है। मुट्टी भर विद्यान करोड़ों अपिटत मनुष्यों पर शासन कर सकते हैं, यह विद्या ही का बल और प्रताप है कि कई सहस्र मील दूर एक छोटे से टापू के रहने वाले विदेशी शासक अपने बुद्धि कपी अंकुश द्वारा भारतवर्ष कपी बड़े हाथी को वश में किये हुए हैं। विद्वान पुरुष संसार की श्रुद्दातिश्चुद्द वस्तुओं को बहुमूल्य बनाता और बड़े २ भयं कर अवसर उपस्थित होने पर अपने उद्धार का मार्ग ढूंढ़ लेना है, कहा है "विद्या स्भते सर्वम्" अर्थात् विद्या से सब कुछ प्राप्त हो सकता है।

जिस उद्देश्य से जो वस्तु प्राप्त की जाती है उससे अधिक लाम सित दुस्तर है। आज कल अधिकांश कुमारों को उनके संरक्षक उन्हें सरकारी नौकरी की प्राप्त के उद्देश्य से विद्या-ध्ययन कराते हैं अतः भारतवर्ष में आधुनिक शिक्षा प्रणाली ने देश में पठित दानों का समूह उत्पन्न कर दिया है। वास्तव में शिक्षा का मुख्य उद्देश्य मनुष्य में बीजक्ष्य से उपस्थित संस्कारों को विकस्तित करना है, प्रत्येक वस्तु का यथार्थ ज्ञान प्राप्त करके उनसे उचित लाभ उठाना है, रुपया पैदा करना तो उसका अवश्यम्मावी फल है उसके लिये विद्याप्राप्ति वैसी ही है जैसे मुखसंचालन के लिये भोजन करना, जब बुभुक्षा दूर करने के लिये भोजन करोगे तो मुखसंचालन तो करना ही पड़ेगा।

विद्वान पुरुष साधारण वस्तुओं से अधिकाधिक लाभ उठा सकता है मनुष्य समाज से उत्तम बर्ताव कर खार्थ-साधन और परापकार भी कर सकता है। विद्या एक प्रकार का प्रकाश है उससे अनेकों छिपी हुई वस्तुओं का पता लग जाता है उसके द्वारा मनुष्य विराट् और सम्राट् बन सकता है।

याद रक्खो संसार की अन्य वस्तुओं की भांति विद्या रुपया पैसा देकर नहीं प्राप्त की जासकती किन्तु उसकी प्राप्ति का द्वार परिश्रम और गुरुसेवा है। ऋषिऋण उन तीन ऋणों में से एक है जो मानवधर्मशास्त्र के अनुसार मनुष्यमात्र के ऊपर रहते हैं। हमारे शास्त्रों में गुरु की बड़ी महिमा कही है कोई २ तो यहां तक कहते हैं कि गुरु के विना मुक्ति हो ही नहीं सकती और ठीक भी है "ज्ञानान्मुक्तः" मुक्ति ज्ञान से होती है और ज्ञान का द्वार गुरु है इसकी सेवा बिना न विद्या आसकती न धन और यशकी प्राप्ति सम्भव है। तात्पर्य यह कि गुरु ऐहिक और पारलौकिक दोनों प्रकार के सुखों का द्वार है।

अपने की गुरु से भी गुरु माननेवाले विद्यार्थी कुछ नहीं सीख सकते, अभिमानी और अर्द्धद्ग्ध शिष्य के लिये वृहस्पिन भी अलम् नहीं है। विद्या प्राप्ति के लिये सहनशील और प्रहण शील, धन और यश के लिये विनीत और सुधीर तथा धर्म के लिये परीपकारी और उदार होना आवश्यक है। कुमारों को ऐसा स्वभाव डालना चाहिये कि जिस किसी से मिलें उससे कुछ न कुछ सीख लेवें। यह जीवन सीखने के लिये है। आर्यकुमारों के लिये दत्तात्रेय महाराज का कितना उत्कृष्ट उदाहरण उपस्थित है जिनकी गुरुपरम्परा में सर्प और मकड़ी तक हैं #। कहा भी है:—

कबहुं न गुण को छोड़िये यदिप नीच पे होय। पड़ो ग्रापावन ठीर में कंचन तजत न कोय॥

> \*पृथिकी वायुराकाश्रमायोऽग्निश्चन्द्रमा रिवः कयोतोऽजगरः सिन्धुः पतङ्गो मधुकद्गजः मधुहा हरिखो मीनः पिङ्गला कुररोऽर्भकः कुमारो शरकृत्सर्प उर्णनाभिः सुपेशकृत्

जो अपने को भरा पूरा देखता है उसको अधिक करने का अवसर ही नहीं वह अपनी कुछ उन्नति नहीं कर सकता। शिक्षाप्राप्ति का कोई अवसर चूकना उचित नहीं है। यदि कोई विद्यार्थी यह प्रण करने कि वह प्रत्येक दिवस पांच शब्द सीखेगा और जिस मनुष्य से वह मिलेगा कुछ सीख लेगा तो अचिरकाल में उसका कोष महान से महान विश्वकोष से भी बढ़ जायगा और संसार के मनुष्यों के अधिकांश गुण उसमें आजावोंगे।

स्रवार्यो मृत्युर्वरुषाः सोम स्रोषधयः पयः। जीसूता स्नासन्त्यत्वानस्तैरिदं स्वरा भृतस्॥

अर्थात्— "आचार्य मृत्यु (पशु जन्म ) का अन्तक है और मानसिक जन्म का देने वाला है चरुण पापिनवारक चन्द्र आल्हाद करने वाला औषिध रूप अर्थात् दोषनाशक दुग्ध के समान बल वीर्य का देने वाला तथा मेघचत् शुष्क आत्मा को हरा भरा करने वाला है क्योंकि उसके कारण ही यह शरीर

कठोपिनपद् में कथा है कि ब्रह्मचारी निचकेता आचार्य मृत्यु के पास जाता है और उसको अपनी सेवा से प्रसन्न कर तीन वर प्राप्त करता है वे वर आत्मविद्या, जगिहद्या तथा कर्म-विद्या नामक तीन विद्यायें हैं इसका तात्पर्य यह है कि कुमारों को यदि वे इन वर रूप तीन विद्याओं को प्राप्त करना चाहते हैं मृत्यु के पास जाना पड़ेगा अर्थात् आत्मसमर्पण करना

( स्वत्व ) है"।

#### [ १३६ ]

होगा क्योंकि आचार्य में सर्व शक्तियें हैं वह कुमारों को पुन-र्जन्म देगा और वह जन्म उसकी प्रथम योनि से कहीं श्रेष्ठतर श्ळाघ्य योनि होगी।

यथा खात्वा खनित्रेण भूतले वारि विन्दति । तथा गुरुगतां विद्या शुत्रूषुरिधगच्छति ॥

अर्थात्—"जैसे मनुष्य खंते से खनकर पृथ्वी से जल निकाल लेता है वैसे ही गुरु की सेवा करनेवाला शिष्य गुरु में भरी हुई विद्याओं की प्राप्त होता है"। सम्भव है कि इस सेवा के साथ कड़ी २ फटकारें भी सहना पड़ें पर गुरु के दास बन कर ही तुम अपने तथा औरों के खामो बन सकते हो और अपने मान का बिलदान करके ही विद्या स्ल और अखराड सुल पासकते हो तथा गुरु का पूजन और सम्मान करके ही अपनी पूजा और सम्मान के पात्र बन सकते हो। विद्या की प्राप्त कर उसका फल भोगने के लिये प्रत्येक कुमार को वीर्यरक्षा की आवश्यकता है, ब्रह्मचर्य और विद्या प्राप्त में घनिष्ट सम्बन्ध है।



## चरित्रसंगठन।

"When wealth is lost nothing is lost, When health is lost something is lost, When character is lost all is lost."

अर्थात्— "यदि तुमने धन खोया तो कुछ नहीं खोया यदि स्वास्थ्य खोया तो कुछ खोया पर यदि अपना आचरण खोया तो सब कुछ खो दिया"

मनुष्य अपने चरित्र से जाना जाता है, मनुष्यता के लिये धन या बल की आवश्यकता नहीं पड़ती, निर्धन धनवान और धनवान निर्धन होजाय, बलवान रोग ग्रस्त होकर निर्बल होजाय तथा निर्बल समयानुकूल आचरण से बल प्राप्त करले, पर इससे मनुष्य की मनुष्यता में अन्तर नहीं आता धन तथा ऐश्वर्य्य वाह्य वस्तुएं हैं बल का सम्बन्ध शरीर से हैं पर चरित्र का सम्बन्ध आत्मा से हैं। चरित्रहीन मनुष्य चाहे कितना ऐश्वर्यसम्पन्न क्यों न हो कितना ही बलवान क्यों न हो, यद्यपि धन और बल भी चरित्रापेक्षी हैं, कोड़ी काम का नहीं।

मनुष्य का जीवन चिरत्रमय है उसमें जो चेतन शक्ति है वह उससे कुछ न कुछ चिरत्र अवश्य अङ्कित करायेगी प्रश्न केवल इतना है कि अच्छा या बुरा, यि चलते हुए घोड़े को सुमार्ग पर नहीं डाला जायगा तो वह कुमार्गगामी दोकर सवार के नाश का कारण होगा बस उसी प्रकार यदि चरित्र सुधारने का उद्योग न किया जाय तो यह सम्भव ही नहीं कि मनुष्य निश्चरित्र रह जाय अवश्यमेव वह शक्ति दुश्चरित्रा हो जावेगी। जिस प्रकार दुष्टवातावरण का प्रभाव शरीर पर विषेठा पड़ता है उसी प्रकार कुसङ्गति का प्रभाव चरित्र पर बिना पड़े नहीं रह सकता। यह तो असम्भव है कि सब संसार सचिरत्र होजाय अतः सर्वथा शुद्ध वातावरण का होना भी सर्वत्र प्राप्त नहीं, अतः यदि चरित्र बनाने पर ध्यान न दिया जाय तो उस दुष्ट वातावरण का प्रभाव चरित्र पर अवश्यम्भावी है, इस विपाक्त सङ्गति के दुष्प्रभाव का निराक्तरण करने के छिये चरित्रसंगठन की आवश्यकता है।

उपरोक्त विवेचन से यह भी सिद्ध होता है कि मनुष्य का स्वभाव पतनशील है, यदि उसकी उन्नत न किया जाय नं स्थिर न रह कर उसका अधःपतन होने लगता है। इसका एक यह भी कारण है कि मनुष्य संसारक्षणी महासागर में एक बिन्दुवत् है उस पर समस्त संसार का प्रभाव प्रतिक्षण पड़ता है उसे अपना व्यक्तित्व स्थिर रखने के लिये उन्नतिशील होने की आवश्यकता है उसका यह भी कर्त्तव्य है कि अपना व्यक्तित्व स्थिर रखने के लिये उन्नतिशील होने की आवश्यकता है उसका यह भी कर्त्तव्य है कि अपना व्यक्तित्व स्थिर रक्षे और उसका प्रभाव दूसरों पर डाले। मनुष्य का व्यक्तित्व उसका चित्र है। चिरत्रहानि के अर्थ व्यक्तित्वनाश के हैं। जहां एक क्षण असावधानी हुई कि चित्र में मोरचा लगा और व्यक्तित्व का हास प्रारम्भ हुआ अतएव

कुमारों का परम कर्त्तव्य है कि अपने चरित्रसंगठन में त्रुटि न होने दें।

संसार में किसी वस्तु का सर्वथा नाश नहीं होजाता प्रत्येक कार्य अपना प्रभाव संसार पर चिरस्थायी छोड़ जाता है उठना, बैठना, हँसना, बोलना आदि सभी कार्यों का प्रभाव संसार पर अमिट पड़ता है। प्रत्येक शिष्ट अथवा दुष्ट कार्य संसारपिष्टका पर अमिट स्थाही से लिखा जाता है। मनुष्यमात्र की इस दृष्टि से बड़ी उत्तरदायिकता है, दुष्ट चरित्र पुरुप अपने दुगचार का बुरा प्रभाव संसार पर डाले बिना नहीं रहता है। यह समभ बैठना कि यदि हम बिगड़ते हैं तो किसी के बाप का क्या बिगड़ता है बड़ी भूल है। अपने चरित्र को न सँमालने वाला अपना नाश तो करता ही है किन्तु संसार का भी बड़ा अहित करता है; वह संसार के साथ पाप करता है उसका प्रायश्चित्त उसको अवश्य करना पड़ेगा।

आजकल कुमारों के चरित्र संगठन के सम्बन्ध में जिननी असावधानी देखी जाती है उतनी पशुओं के विषय में भी नहीं की जाती। लोग गाय, बैल, घोड़े, कुत्ते, बिल्ली तथा मुर्गियों के चित्रत्र सुधारने का तो प्रयत्न करते हैं पर अपने हृदयखएड पुत्र तथा पुत्रियों को बन की माड़ियों की मांति खतः बढ़ने के लिये छोड़ देते हैं। कुमारों को पुस्तकों के बोम से लादने के लिये सहस्रशः स्कूल और अनेकों कालिज खुले हैं पर ऐसे कितने विद्यालय हैं जिनमें सदाचार तथा चरित्र-

संगठन पर एक घंटा भी व्यय किया जाता है या कोर्स में कोई पुस्तक इस विषय पर नियत है। जहां खेळ कूद के लिये पारि-नोषिक, प्रमाणपत्र तथा पदक नियन हैं क्या सदाचार के लिये भी कहीं ऐसा आयोजन है ? कतिएय मत सम्बन्धी स्कूलों में सरकार से निश्चित पाठविधि के अतिरिक्त कुछ और पुस्तकें नियत हैं उनमें मुसलमानी तथा ईसाई विद्यालयों में बाइविल तथा कुरान नियत है। चरित्र सुधार का कुछ भी प्रबन्ध नहीं है। हमारा यह तात्पर्य नहीं है कि कुरान और बाइबिलमें अच्छी शिक्षाओं का सर्वथा अभाव है पर मतावलम्बन तक ही सदाचार परिमित नहीं। और उन स्कूलों में भी यह पुस्तकों केवल दिखाने के लिये रहती हैं इधर सरकारी रूपये से चलने वाले विद्यालयों में तो सदाचारशिक्षण हौवा होरहा है। स्कूल के मास्टर और कालिज के प्रोफ़ेसरों को नियत करते समय जदां यह पूछा जाता है कि अमुक मास्टर वा प्रोफ़ेसर साहब किस डिवोज़न में पास हैं वा किस विद्यालय के श्रेज़ुपट हैं वहां इस बात का कदाचित ही ध्यान रक्खा जाता हो कि उक्त महाशय कितने चरित्रवान हैं।

छात्रालयों के निरीक्षक महाशय एक मासमें दो चार बार कुछ मिनटों के लिये छात्रावास का चक्कर लगा कर ही उत्तम निरीक्षक होने के अधिकारी बन जाते हैं। उन्हें इस बात से क्या प्रयोजन है कि विद्यार्थी की मेज़ पर कैसा साहित्य है उसके कमरे में २४ घंटे क्या व्यवहार होता है। सन्ध्या समय इतना गुलगपाड़ा क्यों हैं, रात्रिको छात्रालय के कितने विद्यार्थीं नीटकी देखने गये हैं, दिनके समय छात्रावास में कैसे मनुष्यों का आना जाना होता है आदि बातें जानना सुपरिएटेएडेएट साहबके कर्त्तव्य में सम्मिलित नहीं होतीं मानो स्कूल तथा कालिजके विद्यार्थियों का सदाचार से कोई सम्बन्ध ही नहीं। अधिकतर अंग्रेज़ी स्कूलों के छात्रावास दुराचरण शिक्षा की पाठशाला का काम देरहे हैं। अधिकांश बुगाइयां जो कुमारों के गले मद जानी हैं जिनसे छुटकारा पाना उनके आगामी जीवन में असम्भव सा होजाता है उन्हें इन छात्रावासों में सीखने को

इस असावधानी का उत्तरदायित्व अधिकतर उनके संर-शकों पर है जो अपने बालकों को जान बूफ कर ऐसे स्थानों में रखते हैं इससे बढ़कर आश्चर्य की बात और क्या हो सकती है कि जिन संरक्षकों की ये कुमार भाषी आशालता और बुढ़ापे की लकड़ी हैं वे ही उनके चरित्र की ओर से उदा-सीन होजायँ। न वे अपने बालकों के सुधार के विषय में कभी चिन्ता करते हैं न दूसरों की आलोचना सुनना चाहते हैं। वेचारे कुमारों को अपना कर्त्तव्यपथ स्वयं ढूंढना पडता है।

सम्बरित्र यह है जिससे अपना व दूसरे का हित हो तथा जो सदा परिणाम में इष्ट साधक हो। वह चरित्र सत नहीं जो एक उचित समय पर सब ही के लिये हितकारक ब हो। गोस्वामी तुलसीदासजी अपने सन्तलक्षणप्रदर्शन में सज्ज्ञः रित्रताका अच्छाचित्र देते हैं।

संत असंतन की अस करनी \* जिमि कुठार चन्दन आचरनी॥ काटे परसु मलय सुनु भाई \* निज गुण देइ सुगन्ध बसाई॥

ताते सुर सीसन चढ़त, जग बहुभ श्रीखंड।

अनल दाहि पोटत घनहिं, परसु बदन यह दंड ॥
विषय अलम्पर शील गुणाकर \* परदुख दुख सुख सुख देखेपर ॥
सम अभूत रिपु विमद विरागी \* लोभामपं हर्ष भय त्यागी ॥
कोमल चित दीनन पर दाया \* मन वच कम मम भक्त अमाया॥
सबहिं मानप्रद आप अमानी \* भरत प्राण सम मम ते प्रानी ॥
विगत काम मम नाम परायन \* संत विरक्त नोति भुवतापन ॥
सीतलतारु सरलता मैत्री \* क्रिज पद प्रीति धर्म जनयित्री॥
यह सब लक्षण वसहिं जासु उर \* जानिय तात संत संतत फुर ॥
समदमनियमनीति नहिं डोलहिं \* परुषचचन कबहूं नहिं बोलहिं॥

यह संत चिरत्र किसी जाति वा मत विशेष का नहीं है न इसके लिये किसी इलहामी पुस्तक की आवश्यकता है न यह हिन्दू, मुसलमान, ईसाई आदि किसी मत की सम्पत्ति है ये सर्व हितकारी सच्चरित्रता के नियम त्रिकाल में मनुष्य-मात्र के लिये सैवनीय हैं, इन उत्तम नियमों की कोई अव-हेलना नहीं कर सकता, इस सन्तलक्षण और मनुजी महा-राज के बतलाये धर्म के लक्षणों में जो साम्य है वह इस बात को सिद्ध करता है कि सन्त लक्षण ही मानव धर्म है यथा:—

### भृतिः समा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः। धीर्विद्या सत्यमक्रोधो दशकं धर्मलक्षणम्॥

अर्थात्— "धेर्य, क्षमा, मनोनिग्रह, चोरी का त्याग, पवित्रता, इन्द्रियस्यम, बुद्धिमत्ता, ज्ञान सम्पादन, सत्य, क्रांध का
त्याग "ये धर्म के दश लक्षण हैं। महाराज मनु के मानवधर्म में
वैयक्तिकत्व की विशेषता होने के कारण, तुलसीदासर्जा के मैत्री
रिपुराहित्य, तथा दया आदि लक्षण इतने स्पष्टतया नहीं रक्खे
गये तथा तुलसीदासर्जी सत्य और शीच से मृदुभाषिता और
शील को विशेषता देते हुए सम्भवतः इसी लिये दिखाई पड़ते
हैं क्योंकि उनका सामाजिक धर्म पर विशेषध्यान है, अन्यथा
दोनों लक्षण प्रायः एक हैं।

यद्यपि यह विषय कर्त्तव्यशास्त्र का है और इसकी शास्त्रीय मीमांसा उस विषय की पुस्तकों में ही प्राप्त होगी पर कुमारों को उनका कर्त्तव्यपथ दर्शाना इस पुस्तक का मुख्य उद्देश्य है अतप्त्व यह बतला देना आवश्यक है कि उनका आवश्यकीय कर्त्तव्य क्या है ? कर्त्तव्य का प्रथम विभाग वैयक्तिक और सामाजिक कर्त्तव्यों में किया जासकना है, वैयक्तिक कर्त्तव्य पालन में अपना हिन होता है और आत्मिक बल बढ़ना है और सामाजिक कर्त्तव्य पालन से समाज का हित होता है। इन दोनों की कसीटी यह है कि जिसको आत्मा स्वीकार करें और जिससे उसका हित हो वह उत्तम कार्य तथा कर्त्तव्य है और इसके विपरीत अकर्त्तव्य है। तथा जिसे समाज श्लाघ्य समभे और उसका परिणाम द्वितकारक हो वह सामाजिक कर्त्तव्य है। आत्मानुमोदित तथा समाजश्लाघ्य कर्त्तव्यों पर हो चरित्र भित्ति स्थापन करना कुमारों का कर्त्तव्य है और ऐसे हो उत्तम कार्यों का स्वभाव सम्पादन करना चरित्र संगठन है। दो समाज सुश्रारकों को कर्त्तव्यसूचियां ऊपर दी जा चुकी हैं उन सूचियों में वर्णित गुणों का यथाविधि धारण करना कुमारों के चरित्र का संगठन है।

सुन्दर चित्र और स्वभाव सद्य फलदाना है, श्रीगम के शील स्वभाव ने वानरों को भी उनका मित्र बनाया, बुद्ध के अहिंसात्मक चित्र ने हो उन्हें बिना अस्त्र, शस्त्र धारण किये विजयश्री की प्राप्ति कराई, बड़े र राजाओं को नतमस्तक बनाया। संसार में एक भी ऐसा उदाहरण नहीं मिलता है जहां दुश्चिरित्र का परिणाम हितकारक और शान्तिदायक हुआ हो। "Example teaches better than precepts," अर्थात्—"उदाहरण का प्रभाव शिक्षा से अधिक पड़ता है" यह बात इतिहास के प्रत्येक पृष्ट पर अङ्कित है।

सञ्चिरित्र को आत्मा चाहना है परमात्मा और संसार चाहता है, पर चरित्र एक दिन में नहीं बनता। "भवन बना। वत दिन लगे ढाहत लगे न बार" के अनुकूल गिरना यका। यक हो सकता है पर सर्वोत्तम उन्नति यकायक असम्भव है। मक्खन वा घृत प्राप्त करने के लिये समय और अच्छे प्रबन्ध की आवश्यकता होती है पर उसको विगाड़ने के लिये कांजी की एक बूंद अलम् है। सुन्दर चरित्र न एक दिनमें बनसकता है न अनायास प्राप्त हो सकता है। कार्यों से संस्कार बनते हैं और संस्कारों से चरित्र, उत्तम कार्यों का फल उत्तम संस्कार होता है और उत्तम संस्कारों से शोभन चरित्र तैयार होता है। सन्तत शोभन कर्म करने से सुन्दर स्वभाव पड़ जायगा और सुन्दर स्वभाव होने से चरित्र भी सुवर जायगा। इसी प्रकार सुन्दर स्वभावों का निराकरण करना भी चरित्रसगठन के लिये आवश्यक है क्योंकि बुरे स्वभाव सच्चरित्रदुग्ध के लिये कांजी का कार्य करते हैं और समय २ पर अपना बुरा प्रभाव दिखा कर मनुष्य के सच्चरित्रता का प्रमाण पत्र पाने में बाधक होते हैं।

मनुष्य का चरित्रसुधार किंटन है पर असम्भव नहीं है उसका चरित्र कितना ही अधम होगया हो उसका पुनरत्थान सम्भव है। पापों का प्रायश्चित्त किया जाता है बुरी से बुरी आदत यदि प्रयत्न किया जाय तो छूट सकती है। मनुष्य को इस विषय में कभी निराश न होना चाहिये। कितना ही बळवान जन्त क्यों न हो यदि उसे भोजन न मिले तो वह अवश्य मर जायगा। यदि किसी बुरी आदत को उसकी खुराक न मिले तो अवश्य मर जायगी और उसके स्थान पर उसको भूखों मारनेवाली दूढ़ता आजायगी इसी प्रकार उत्तम स्थाव उत्पन्न करने तथा उसे दूढ़ करने के लिये उसको सुयोग प्राप्त होने देना सीधा नथा पका मार्ग है।

खभाव डालने का कोई वैज्ञानिक साधन नहीं है पर मनो विज्ञानियों ने कुछ उपाय निर्दिष्ट किये हैं उनका अवलम्बन करने से अवश्य लाभ होगा। इस स्वभावसम्पादन में मुख्य साधन मनः संकल्प है। जिस समय बुरे विचार आवें उसी समय दूढ़ संकरण करे कि मैं इस दुष्ट स्वभाव के पास न जाऊंगा, इसकी अवसर प्राप्ति का कोई कार्य न कहंगा और इस संकर्ण से कभी मुंह न मोडूंगा, या अमुक उत्तम खभाव अवश्य प्राप्त करूंगा, इस स्वभाव का सहायक प्रत्येक कार्य करूंगा । कठिनाई से सब घबराते हैं इसी प्रकार हमारा मन जो सबसे अधिक चञ्चल है बन्धन में पड़ने से अधिक घबराता है वह संकल्प की रज्जु से बँघना नहीं चाहता और संकल्पः शैथिल्य का साथी होता है। अतः मनके इस खभाव को सदा कोड़ा लगाने का ध्यान रखना चाहिये। यह कोड़ा समाज का या ऐसे मित्रों का जो इस कार्य में सहमत हों अच्छा है, वस अपने इस संकल्प को उनके सन्मुख रक्वो तो वे हमेशा इसको हरा रखने में सहायक होंगे। दूसरा पग इस क्रम में यह है कि इस संकल्प के अनुसार कार्य करने में कभी न चुकी, क्योंकि प्रत्येक चुक से संकल्प शिथिल होगा।

पर यह भी ध्यान रहे कि प्रत्येक अवसर पर उसके अनु-सार कार्य करने से स्वभाव निर्माण होगा और दूढ़तर होता जायगा यदि एक दो बार चूक होजाय तो हताश न होकर अधिक दृढ़ता से कार्य करो, संकल्प को फिर दुहराओ, चूक

पर पश्चात्ताप करो और मन को यह दिखादो कि उसने शिधिलता दिखा कर बन्धन को आगे के लिये अधिक कड़ा कर लिया। जिससे संकल्प के अनुसार कार्य करने में बटिन हो और सुविधा हो। अपना वातावरण संकल्पानुसार कर देने से अधिक आशाजनक लाभ होता है। यथा यदि प्रातः-काल उठने का स्वभाव डालना है तो ऐसे स्थान पर सोओ जहां मन्द्र के प्रातःकाल उठते ही घड़ी घंटे बजने लगते हीं अथवा घडी में अलार्म लगाकर सोओ। देखा गया है कि स्रोत समय अपने मन से द्रुढप्रतिज्ञ होकर तीन बार उठने का समय बताकर कह देने से उसी समय आंख ख़ुल जाती है यह संकल्प ही की शक्ति है। अपने को ऐसे स्थान पर या ऐसी संगति में रक्खो जहां संकल्प के अनुसार कार्य करने की सुविधा हो, यथा ब्रह्मचारी तथा साधुओं में रहने से काम-विकार दर होकर बीर्य रक्षा में सहायता मिलती है।

चरित्रसंगठन में पवित्रता और लज्जा अति उत्तम सहा-यक भाव हैं जो मनुष्य निर्लज्ज होजाते हैं उनका सुधार होना अति कठिन होता है। लज्जा मनुष्य को बुरी संगति से बचाती है। अपनी मान मर्यादा का नाश मृत्यु से भी अधिक दुःख पहुंचाता है जिसको ऐसी दुम्बदायी वस्तु भी पीड़ा न दे उसको जीवित न समक्षना चाहिये अतः न स्वयं निर्लज्ज होओ न अन्यों को अपने सामने निर्लज्ज होने दो, लज्जा मन की लगाम है यदि मन बेलगाम होगया तो उसका साधना क्रठिन होजायगा, बड़ों के मान की रक्षा और छोटों से उचित मान पाने का ध्यान भी सञ्चरित्र की सामित्रियों में से है।

चरित्रसाधन में सत्सङ्गीत का प्रभाव किसी से छिपा नहीं है। कुसंग के अतिरिक्त निर्जनतातथा अकेळा रहना भी कुमारों के लिये हानिकारक है, ऐसे अवसर पर मनको बेल-गाम दौड़ने का अवसर मिलता है और बुरे विचार उत्पन्न होते हैं तथा ऐसे घुणित विचार जिनको समाजिक संरक्षकता में केवल फांकने का अवसर मिलता था निर्भय होकर अपना नम्र तांडव दिखाते और अपने प्रलोभन में आहमा को फँसा लेते हैं। जिन क्रमारों को एकान्तवास का अधिक अवसर हो उन्हें उचित है कि सद्ग्रन्थों के अध्ययनद्वारा सत्सङ्गति का लाभ उठावें। किन्हीं अंशों में उत्तम ग्रन्थों की संगति जीवित मनुष्यों के संग से भी अच्छी हैं। बुरे विचारों का प्रक्षालन करने तथा सद्विचारों को जीवित रखने में सत्मङ्गति अमृत-वारि है। महापुरुषों के जीवन चरित्रसंगठन में विशेष उप योगी हैं। ग्रन्थों के विषयमें फ्रांसिसवेमेन्ट साहब कहते हैं:-"Give me leave,

To enjoy myself that place doth contain
My books, the best companion is to me
A glorious course where hourly I converse
With the old sages and philosophers,
Andrometimes for variety I confer

#### [ 388 ]

With kings and emperors and weigh their counsels

Calling their Victories unjustly got
Unto a strict account and in my fancy
Deface their ill placed statues. Can I then
Part with such silent pleaures to embrace
Uncertain vanities?"

अर्थात्—"मुक्ते उस स्थान में जहां मेरी पुस्तकों हैं आनन्द करने की अनुमति दीजिये। एक प्रशस्त पाठप्रणाली मेरे लिये श्रेष्ठ सहवर्गी है जहां मैं घंटों प्राचीन ऋषियों और तत्व-ज्ञानियों से वार्तालाप करता हूं। और कभी २ रुचिपरिवर्तन के लिये राजाओं, महाराजाओं से परामर्श करता हूं। और उनकी सलाह को तौलता हूं। उनकी अन्यायद्वारा प्राप्त की हुई विजयों की कड़ी आलोचना करता हूं और उनकी अनुचित रूप से स्थापित मूर्त्तियों को कल्पना द्वारा मेट देता हूं। क्या मैं ऐसे शान्त सुख को असार आडम्बरों के लिये त्याग सकता हूं?"

जिस प्रकार अकेला रहना चरित्रसंगठन में हानिकारक है उसी प्रकार बेकारी भी चरित्र का घोर शत्रु है। कहा गया है कि बेकार मनुष्य के सिर सहस्र शैतान रहते हैं। ऊपर लिखा जा चुका है कि मनुष्य सर्वधा बेकार नहीं रह सकता, बेकारी का परिणाम बदकारी होता है, मन कभी खालों; नहीं रहता है यदि किसी उदिष्ट कार्य पर नहीं लगा है और सन्मार्ग में प्रवृत्त नहीं है तो उसका कुमार्ग में भटक जाना नितान्त स्वामाविक है, वेकार मन अपने लिये कोई न कोई कार्य ढूंढ़ निकालता है जो उसके लिये अनिष्टकारक होता है। इस वेकारी की उत्तम औषधि सद्यन्थावलोकन है अतएच विद्या का व्यसन डालना चाहिये जिससे आत्मोन्नति होकर मनुष्य चरित्रवान बनकर उच्च आदर्श को प्राप्त करता है।

### काव्यशास्त्रविनोदेन कालो गच्छित धीमतां। व्यमनेन च सूर्खाणां निद्रया कलहेन वा॥

अर्थात्—"बुद्धिमानीं का समय काव्य और शास्त्र के आनन्द में और मूर्खों का दुर्व्यसन, नींद तथा लड़ाई भागड़ों में व्यतीत होता है"

इससे रूपष्ट है कि बेकारी और कुसङ्गति बुरी ही नहीं है किन्तु चरित्रहीनता की जननी है।

चित्रसंगठन को तीसरी सानियी उच्च आदर्श है जो मनुष्य ऊंचा नहीं देखना वह ऊपर को चढ़ ही नहीं सकता है, जो पित्र होना ही नहीं चाहता वह मेंलेपन से क्यों भय खाने लगा। जिस मनुष्यका आदर्श ऊंचा नहीं वह ऊंचा नहीं होसकता और यह सम्भव नहीं कि मनुष्य उच्च आदर्श को रखते हुए ऊंचे उठने का ध्यान न करे। उच्च आदर्श और अच्छे उदाहरण चरित्रसंगठन के कार्यात्मक साधन हैं यहि किसी को उच्चादर्श प्राप्ति की सच्ची लगन हो तो उसके लिये महान् पुरुषों के उदाहरणों का अनुकरण आवश्यक होजायगा जो उनको सञ्चरित्रता की ओर ले जायगा।

अन्तिम और सर्वीपयोगी साधन चरित्रसुधारका आस्ति-कता है इंश्वर सर्वव्यापी, सर्वदृष्टा है उसकी शांक के अनुभव और ज्ञान का यह फल आवश्यक है कि मनुष्य दुष्ट कार्यों से बचा रहे ईश्वर शुभाशुभ कर्मों का फलदाता है ऐसे सर्व-शक्तिमान ईश्वर की उपस्थिति में मनुष्य दुश्चिरत्र हो ही नहीं सकता। इस विषय के अनेक उदाहरण हैं कि आस्ति-कता नै मनुष्य को किस प्रकार दुष्टता से हटाकर शिष्टता की ओर प्रवृत्त किया है। अपनी पविचता का विचार मनुष्य को बहुत से दूपित कार्यों तथा स्थानों से दूर रखना है। जो मनुष्य समभता है कि ईश्वर सर्वव्यापी होने से उसके मन में भी व्यापक है और प्रत्येक कार्य का द्वृष्टा तथा साक्षी रूप है यह अपने को अनुचित विचारों से हटावेगा और अनुचित स्थानों में जाने से बचेगा। आस्तिकता के इन पवित्र भावों ने ही मनुष्य की महात्मा और पवित्रात्मा बनाया है। जिन कुमारों को इस विषय में विशेष जानकारी की इच्छा हो वह स्वामी रामतीर्थ के जीवनचरित्र को पहें और स्वामी शङ्करा-चार्य की दिश्विजय के दर्शन करें। मनुष्य समाज ने आह्ति-कता को इतना प्रामाणिक माना कि ईश्वर भक्तों का नाम ही साधु पड़ गया, साहित्य में साधु शब्द जिसका अर्थ सञ्चित्त्र है वह आस्तिकों में रूढ़ होगया बास्तव में इन दोनों शुब्दों में

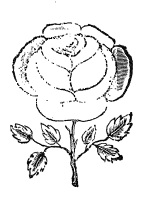
अन्योन्याश्रय सम्बन्ध है जो सच्चरित्र नहीं वह कभी सचा आस्तिक नहीं होसकता और जो सच्चा आस्तिक है वह दुश्च-रित्र नहीं होसकता।

इसके विरोध में यह कहा जा सकता है कि यूरोप के कतिपय पक्के नास्तिक क्यों अच्छे चरित्रवाले हुए हैं, इसका उत्तर यह है कि इस विषय में आस्तिकता के यह अर्थ नहीं हैं, कि कोई पुरुष तभी आस्तिक होगा जब वह संसार रचने. वाली शक्ति को ईश्वर कहकर ही माने। चाहे वह यह कहे कि कर्म संसार रचता है और कर्म ही शुभाशुभ फल देता है, चाहै वह यह कहे कि प्रकृति में स्वयं ऐसी शक्ति है जो संसार की रचना कर रही है पर सब ही एक विराट्शिक के पूजक हैं उसका नाम कर्म कहो या प्रकृति की शक्ति कहो, बास्तव में ये ईश्वर के गुण हैं जहां उनका आरोप होता है वहीं फळ दिखाई पडता है। यहां पर किसी एक नियन्तृशक्ति को मानना ही आस्तिक होने के लिये पर्याप्त है, उस शक्ति के खरूप के विषयमें तो आस्तिकों में भी मतभेद है। मिल इत्यादि चरित्र संगठन के लिये सामाजिक नियन्त्रण को ही पर्थ्याप्त समभते हैं पर सामाजिक नियन्त्रण तो निर्जनता में हट जाता है। ईश्वरीय आस्तिकता का नियन्त्रण सदा सम रहता है इस लिये सामाजिक नियंत्रण से श्रेय है।

अतः आस्तिकता, उच्च आदर्श, आशाबाद और पवित्रता के भावों का धारण करना कुमारों के चरित्र सुधार की

#### [ १५३ ]

उत्तम सामित्रो है। हमें पूर्ण आशा है कि ऐसे भावों को रखते हुए और कुसंगति, बेकारी आदि से बचते हुए कुमार अपने चित्र का उत्तम संगठन कर सकेंगे। ये गुण सदाचार की आधारशिला और जीवनसाफल्य के साधन हैं इनका संक्षिप्त वर्णन इन प्रकरणों में प्रथक् २ किया जाता है।



# जीवनसाफल्य के साधन।

यः साधूंश्च खलान् करोति विदुषो,
सूर्वान् हितान्द्वेषिणः।
प्रत्यक्षं कुरुते परोक्षममृतं,
हालाहलं तत्क्षणात्।
तामाराध्य मित्क्रयां भगवतीं,
भोक्तुं फलं वाञ्चितं।
हे साधो व्यसनौर्गुणेषु विपुले,
घ्वास्यां वृषामाकृषाः।

अर्थात्—हे साधुजन! जो दुष्टोंको साधु, मूर्खों को विद्वान और शत्रुओं को हितन्तिक, परोक्ष को प्रत्यक्ष तथा हालाहल ( भयंकर विष ) को अमृत बना देती है उस ऐश्चर्यशालिनी अच्छी क्रिया ( शुभ कर्म ) की मनवाञ्छित फलकी प्राप्ति के लिये पूजा कीजिये बहुत से गुणों के पीछे मत पड़िये।

आवाल वृद्ध सब अपने जीवन को सफल हुआ देखना चाहते हैं। सब की यही इच्छा रहती है कि हम को किसी प्रकार का दुःख या चिन्ता न हो, संसार में यश की प्राप्ति हो। मनुष्यमात्र चाहते हैं कि संसार उनकी पूजा करे। भेद केवल इतना है कि कोई ऐहिकसुख से अपने जीवन की सफलता

को नापना है, कोई पारलोकिकसुख तथा मुक्ति की प्राप्ति मन्द्र जीवन का उद्देश्य समभता है, किसी को अपये पास-पड़ोस की पूजा तथा समीपवर्ती कीर्तिसौरभ से ही तृप्ति होजाती है, तो कांई दिग्दिगन्तव्यापिनी कीर्ति की अभिलाषा रखता है। सुख क्या है ? दु:ख किसे कहते हैं ? ऐहिक आनन्द को सुख समभा जाय या पारली किकसुख ही सुख कहने योग्य है, क्षणिक या तात्कालिकसुखसम्पन्न को सुखी कहें, या किसी को सुखी कहने के लिये उसके मरण पर्य्यन्त प्रतीक्षा करें आदि विषय इस पुस्तक के विषय बनाये जाने योग्य नहीं । हमारे लिये तो खस्थ शरीर, बलवान आत्मा, निश्चिन्तता, सामाजिक प्रतिष्ठा, न्यून तथा अप्रतिहत सदिच्छा ही जीवनसाफल्य के प्रमाण हैं। अब यह देखना है कि इस जीवनसाफल्य के साधन कौन २ से हैं उन साधनों के प्राप्त करने का उचित समय क्या है ?

कुमारजीवन मनुष्यजीवन का मूल है। वृक्ष को सफल बनाने के लिये उसके मूल में जल सिचन करना पड़ता है, क्योंकि मूल को सुदृढ़ बनाने से सारा वृक्ष दृढ़ और हरा-भरा रहता है। भवननिर्माण में नीव की कचाई निर्माणकर्ता के परिश्रम को कभी सफल नहीं बना सकती। ऊपरी टीम टाम को सफलता नहीं कह सकते। जीवन की सफलता का बीजारोपण कुमारजीवन में ही किया जासकता है।

जीवनसाफल्य कोई अलभ्य वस्तु नहीं है। प्राकृतिक नियमानुसार जीवका सफल होना खाभाविक है। किसी वृक्ष मैं फल लगें इसमें आश्चर्य ही क्या है। फलों का न लगना ही आश्चर्य का हैत होता है। प्रकृति में यह भी नहीं देखने में आता है कि आम में आक और आक में आम के फल लग जायँ। फिर प्रकृति ने मनुष्य को ही असफल रहने के लिये छोड़ दिया हो यह क्योंकर सम्भव है। मनुष्य को अपने जीवन में साफल्यप्राप्ति एक नैसर्गिक वस्त है उसके साधन प्रकृति ने दे रक्खें हैं। संसार में देखने से पता चलता है कि प्रत्येक वस्तु एक कार्य विशेष के लिये बनाई गई है। मनुष्य इस संसाम्ध्यापी नियम का अपवाद नहीं है। प्रत्येक मनुष्य किसी न किसी कार्यार्थ उत्पन्न हुआ है वही उसके जीवन का नैसर्गिक उद्देश्य है और उस उद्देश्य में सफलता प्राप्त करना उसके लिये खाभाविक होना चाहिये जिसके लिये प्रबल प्रयत मात्र की आवश्यकता है।

जैसा कि उपरोक्त विवेचन से सिद्ध है मनुष्य को अपने जीवन की सफलता के लिये किसी वाह्य उपकरण की आवश्यकता नहीं है। उसके जीवन को सफल बनाने की सामिश्री उसके भीतर ही विद्यमान है। धन, यश आदि सफलता के प्रमाण हैं न कि साधन, इस बात को इतिहास भी पुष्ट करता है। उन्नत तथा सफल जीवन मनुष्य अधिकांश में साधारण स्थिति के पुरुषों में हुए हैं और जिन महापुरुषों के पास

धनादि वैभव थे भी तो वे वस्तुएं इनकी सफलता को बाधक सिद्ध हुई हैं। श्रीरामचन्द्रजी की सफलता का कारण अयोध्या का राज्य नहीं हुआ, भगवान कृष्ण्चन्द्र की महा- पुरुपता को सिद्ध करने वाला नन्दमहर का वैभव अथवा वसुदेव का राज्य नहीं था। महापुरुपों की जीवनियां सिद्ध कर देंगी कि संसार में आशानीत सफलता प्राप्त करने के लिये किन्हीं असाधारण अथवा वाह्य साधनों की आवश्यकता नहीं है। कुमारों को यह जान कर संतोप होगा कि उनको सफल- जीवन बनाने के लिये उनके पास पर्य्यात साधन उपस्थित हैं। कहावत है:—

"Where there is a will there is a way"
अर्थात्—"जहां संकल्प है वहीं मार्ग है" कुमारों को यह
बात भली भांति समभ लेनी चाहिये कि अपने जीवन के भाग्यविधाता वे स्वयं ही हैं। अपने जीवन को सफल वा असफल
बनाना उन्हीं के हाथ मैं है जहां संकल्प होता है वहीं साधन
उपस्थित होजाते हैं ज्योंकि साधनों के विधाता भी तो वही
हैं। प्रकृति उनकी स्वामिनी नहीं वरन् यदि वे चाहें तो वह
उनकी वशवातिनी दासी होजाती है।

"Nature's laws are not commands they are statements of individual sequences. We are not helpless in the hands of nature. We are helpless so long as we are ignorant and when we

understand them, they become our slaves. By knowledge we can master, change or turn them to our own purpose.

अर्थात्— "प्रकृति के नियम आज्ञाएँ नहीं हैं वे अनिवार्य परिणामों के वृत्तमात्र हैं। हम प्रकृति के हाथ में असहाय नहीं है। हम असहाय या वेवश उसी समय तक हैं जब तक अज्ञान हैं और जब हम उन्हें समक्ष छेते हैं वे हमारे दास होजाते हैं। ज्ञान प्राप्त कर हम उन्हें अधिकृत कर सकते, उन्हें उलट पुलट सकते तथा अपये उपयोग में लासकते हैं।"

प्रकृति का नियम है कि एक भारी वस्तु पृथिवी को दवा कर पड़ी रहे पर गुरुत्वाकर्षण आदि प्रकृति के नियमों का ज्ञान प्राप्त कर हम उसी भारी वस्तु को चलायमान करने में समर्थ होते हैं। आकाश में मेघों को टक्कर खाने से उत्पन्न हुई विद्युत् वृक्षों और प्रासादों को घराशायी करदे यह प्राकृतिक नियमानुसार होता है पर उसी विद्युत्—शक्ति का ज्ञान प्राप्त कर न केवल हम अपने भवनों को उन मेघों से उत्पन्न हुई विद्युत् को पृथिवी में एक विशिष्ट मार्ग द्वारा फेंककर रक्षा हो कर सकते हैं वरन उसी प्रकार की शक्ति को घर्षणादि कियाओं से स्वयं उत्पन्न कर उससे सामान्य दासों की भांति पंखा मलवा, चक्की पिसवा और धान कुटवा सकते हैं।

भाष्य क्या है—संचित कर्म और कर्म, प्रकृति का अचल नियम है, प्राकृतिकनियमों के फल को कार्य कहते हैं अथवा

इसको विशेष रूपष्ट करें तो उसे प्रकृति के नियमों का बाह्य रूप कह सकते हैं। पृथिवी में आकर्षण शक्ति है उसके द्वारा वस्तुओं का खिच जाना प्रकृति का नियम है, पर हम उस नियम को कार्यक्रप में ही देखते हैं अर्थात् पृथिवी ने अमुक बस्तु को अपनी ओर खींचा, अमुक के ऊपर उठने में बाधक हुई आदि। जड प्रकृति और मनुष्य में यह अन्तर है कि मनुष्य कर्म करने में स्वतन्त्र है उसकी स्वतन्त्र वृद्धि को कोई परतन्त्र नहीं कर सकता। पृथिवी में आकर्पणशक्ति है और उसका कार्य पदार्थीं को अपनी ओर खींचना है, परन्तु मनुष्य को अधिकार है कि निज सामर्थ्यानुसार उसमें हैरफेर करदं, उस शक्ति को अपने उपयोग में लावे यथा नीचे आने के स्थान पर मनुष्य हवाई जहाज़ द्वारा आकाश पर उड़ जाय, इसी शक्ति द्वारा हम भाग्य को अपने अधीन कर सकते हैं।

पूर्वजनमसंचित कर्म ही तो प्रारब्ध या भाग्य हैं। पूर्व जन्म का संस्कार या कुछ दिन पहिले का संस्कार बात एक ही है, एक बार के किये कार्य और अनेक बार के किये हुए कार्य में अन्तर केवल इतना है कि अनेक बार किया हुआ कार्य करने में अधिक सरल और छोड़ने में अधिक कठिन है। यदि एक मनुष्य आज नरहिंसा करता है और दूसरे ने चार चर्ष पूर्व की, तो आज कीगई नरहिंसा और चार वर्ष पूर्व कीगई नरहिंसा के परिणाम में कोई अन्तर नहीं इसी प्रकार पूर्वजनमञ्जत नरिहसा का भी वही परिणाम होना चाहिये जो आज कीगई नरिहसा का। अन्तर केवळ नाम का है। पूर्व जन्म इतिहसा के अवश्यम्भावी परिणाम को प्रारब्ध या भाग्य और आज कीगई हिसा के परिणाम को कर्मफळ कहते हैं।

बस यदि हम इस जीवन के कर्मफल को प्रायश्चित वा अन्य उचित प्रतीकार द्वारा उलट पुलट सकते हैं तो पूर्वजन्म-कृत कर्म अर्थात् माग्य को उलट पुलट सकने की शक्ति भी हम में अवश्य है। एक उदाहरण द्वारा यह बात भछी भांति समभ में भाजावेगी, एक मनुष्य को व्यभिचार के फल खरूप मूत्रकृच्छ, उपदंश तथा रुधिरविकार आदि रोग उत्पन्न हुए पर उसने सचेत होने पर व्यभिचार को त्यागकर आयुर्वेद की विधि से उत्तम औषधि और सुपथ्यसेवन आरम्भ कर दिया और उसको इस पुरुषार्थ का फलसक्र सस्थ शरीर प्राप्त होगया । दूसरे पुरुष ने अपने पूर्वजनम के दुराचारों के कारण उपदंश वा कुष्टरोगग्रसित माता पिता के घर में जनम पाकर उत्तराधिकार में उपदंश वा कुष्टरोग पाया अब यदि वह पुरुष भी उत्तम उपचार करे तो रोगमुक्त होसकता है। पहले ने अपने इस जन्म के पापों का प्रायश्चित्त किया दूसरे ने अपने भाग्य को पछट दिया। यदि दूसरा प्रारब्ध को रोता और पहला भी अपने पूर्वकृतकर्मवश व्यभिचार में प्रवृत्ति मानता तो दोनों अकर्मएय होकर अपना अहित कर सकते थे।

यह कदापि नहीं होसकता कि अशुभकमों का फल हो और शुभकमों का फल न मिले जिस प्रकार नीव चवाने से जीम कड़वी और पश्चात् कुछी कर शकर खाने से मीठो हो सकती है इसी प्रकार शुभ और अशुभकमों का फल होता है। शुभकमों के फल का नाश अशुभकमें करते हैं और अशुभक्मों के फल को शुभकमों द्वारा उलटा जासकता है। अच्छी प्रारब्ध का फल यदि अशुभक्मे द्वारा नष्ट किया जासकता है तो बुरी प्रारब्ध का अच्छा बनाना भी मनुष्य के अधीन है। यही ईश्वरीय न्याय है यही प्रकृति का अटल नियम है दैव का सहारा आलसो और कायर प्रष्य ही लिया करते हैं कहा है:—

उद्योगिनं पुरुषिंहमुपैति लक्ष्मीः, दैवेन देयमिति कापुरुषाः वदन्ति । दैवं निहत्य कुरु पौरुषमात्मशक्त्या, यत्ने कृते नयदि षिद्धचित कीच दोषः॥

अर्थात् "उद्योगी पुरुषसिंह को ऐश्वर्य प्राप्त होता है, भाग्य से मिलता है यह कायर पुरुष कहते हैं, भाग्य को अपने अधीन कर सामर्थ्यांनुसार पुरुषार्थ करना चाहिये, यल करने पर भी यदि कार्य सिद्धि न हो तो इसमें क्या दोष, अथवा यह देखना चाहिये कि इमारे यल में कौनसा दोष शेष रह गया है।"

संसार में ऐसी कोई वस्तु नहीं जो सुयोगके उपयोग और उद्योग द्वारा न प्राप्त की जासके प्रसिद्ध विजेता नैपेन्छियन बोनापार्ट का कथन था "The word impossibility is found in the dictionary of fools" अर्थात् "असम्भव का शब्द मूर्खों के कोष में पाया जाता है" इस बात को सिद्ध करने वाले अनेक उदाहरण हिन्दू शास्त्रोंमें विद्यमान हैं कि जिन बस्तुओं को साधारण मनुष्य असम्भव कहते हैं उन्होंको हमारे पूर्वजोंने प्राप्तकर दिखाया है। मृत्यु पर जय प्राप्त करने, समुद्र तरने आदिके अनेक उदाहरण रामायण और महाभारत में विद्यमान हैं। वास्तव में प्रत्येक वस्तु ज्ञान से सम्भव और अज्ञान से असम्भव होजाती है।

जिन बातों को छोग समभते हैं कि दैवयोग से मालूम हुई हैं वे अधिकतर सुयोगों से बुद्धिपूर्वक लाभ उठाने से प्रकट हुई हैं। कहा जाता है कि जब न्यूटन ने वृक्ष से सेव को गिरते देखा तब उसे गुरुत्वाकर्षण शक्ति का पता छगा और यह घटना आकिस्मिक या दैवलीला थी पर वास्तव में यह बात ठीक नहीं, न्यूटन ने उससे पहले दीर्घकाल तक आकर्षण शक्ति के विषय में मनन और परिश्रम किया था। किसी अचा-नक घटना वा दैवयोग के भरोसे जीवन में कोई महत्व पूर्ण कार्य नहीं हो सकता। कभी २ रास्ता चलते हुए रुपयों की थैली ज़मीन में पड़ी मिल जाती है वा और कोई अभीष्ठ लाभ होजाता है परन्तु इस प्रकार के लाभ के भरोसे निरुद्यम बैठे रहना मूर्खता है। अपने चित्त को एकाग्र कर काम में लगा देना और निरन्तर परिश्रम करते रहना कार्य करने वालों के मार्ग हैं और निश्चय पूर्वक परिश्रम करते रहना और विचार-पूर्वक उद्योग में लगे रहना सफलताप्राप्ति के मुख्य साधन हैं।

जीवन को सफल बनाने का सबसे प्रथम उपादेय साधन समय का उचित उपयोग है। यदि थोड़ा ध्यान पूर्वक देखा जाय तो समय हो जीवन है। बूंद से २ घड़ा और घड़ा २ से तालाब भर जाता है इसी प्रकार विपलों से पल, पलों से घड़ी, घड़ियों से पहर, पहरों से दिन, दिनों से मास और मासों से वर्ष बन जाते हैं ओर इन्हीं वर्षों का जीवन बना हुआ है। जो पुरुप की ड़ियों की फेंकता है वह कभी रुपये नहीं जमा कर सकता, जो समय के टुकड़े पल और विपलों को व्यर्थ गंवाता है बह वास्तव में जीवन को टुकड़े २ करके फेंक रहा है। यदि कोई मनुष्य यह प्रण करले कि उसका एक पल भो व्यर्थ न जायगा प्रत्येक पल विपल का उत्तम उपयोग करेगा तो कुछ काल में उसका जीवन अवश्य सार्थक हो जायगा।

वास्तव में कार्य के योग्य समय तो मनुष्यजीवन में थोड़ा ही रह जाता है। उस थोड़े को भी व्यर्थ खोकर सफलता की आशा करना भारी भ्रम है। वेदों में मनुष्य की समान्य आयु १०० वर्ष की लिखी है, परन्तु भारतवासियों की वर्त्तमान आयु का औसत् २३ वर्ष रह गया है। वेदोक्त आयु को प्राप्त करने वाले पुरुष प्रतिशत एक भी नहीं दिखाई पड़ते। यह ठीक है कि इस आयु के औसत २३ वर्ष में कुछ ही मास जीवित रहने वाले वालकों के जीवन का हिसाब भी सम्मिलित है परन्तु हम इस २३ वर्षीय आयु के औसत को तिगुना किये देते हैं और यह माने होते हैं कि साधारण जीवन का माप ७० वर्ष है। अब इस जीवन के ८ या १० साल तक तो बालक को संसार का कुछ भी ज्ञान नहीं होता और न वह अपने जीवन का महत्व समम्तता है तथा अन्त के ५ या ६ साल में अधि-कांश मनुष्य पलँग पर पड़े रहने के अतिरिक्त कार्य करने के अयोग्य होजाते हैं इस प्रकार ७० साल की आयु में १२ वर्ष तो यों गये होष ५८ वर्षों में आधा समय रात्रियों में गया हीप आधे का छठवां भाग स्नान, भोजनादिक आवश्यक दैनिक कृत्यों के लिये निकाल देने तथा २ वा ३ साल रोगादि के कारण अकर्मण्य रहने के लिये रख देने पर कार्य करने योग्य समय मनुष्य जीवन में २० वा २१ साल रह जाता है अब इस २० वा २१ वर्ष (अल्प समय) को यदि हम प्रति दिन दो घंटे दिन में सोने और १ वा २ घंटा सौर शिकार आदि में खो देवें तो अपना सुधार, खार्थ, समाजसेवा, देशसेवा आदि आवश्य-कीय कार्यों के लिये समय कहां रह जाता है और जीवन-साफल्य की क्या आशा रह सकती है। इस वैयक्तिक खार्थ-संघर्ष, सामाजिक प्रतिद्वन्दता तथा देशों की दौड़ में अपनी लीक छोड़ जाने के लिये आवश्यकता है कि जीवन का एक विपल भी व्यर्थ न खोया जाय कहा है "Art is long and life is short" "सीखना और करना अधिक और जीवन धोडा है।"

कमारों के प्रत्येक कार्य के लिये एक समय और प्रत्येक समय के लिये एक कार्य होना चाहिये। वर्तमान में भारतः वालियों का घंटों समय केवल प्रतीक्षा में व्यतीत होता है जिसका नाम ही हिन्दुस्तानी टाइम होगया है। जिस नष्ट समय का हिसाब लगाने से सहज ही में वपें बन जाती हैं। प्रायः प्रत्येक सभा सोसाइटी की बैठक में एक घंटे हाशिया (margin) छोडना पडता है और जहां अंग्रेजी काम पडता है वहां बहुतेरे हिन्दुस्तानी तैयारी ही करते रह जाते हैं उधर मोटिंग समाप्त होजाती है, हिन्दुस्तानी समाओं में इस प्रतीक्षा (कालातिपात ) का यह फल होता है कि रात्रि के २ बजे तक बैठकों होती हैं। भारतवासियों के लिये यह दशा बड़ी शोचनीय और उनकी जीवनसफलता में बाधक है। अपने समय का पूर्ण लाभ उठाना उचित है और इसी लिए एक ही समय मैं कई कार्य करना उचित नहीं क्योंकि इससे कोई कार्य उत्तमरूप से नहीं होता न समय की बचत होती है बहिक उन कार्यों में दोप आजाने से समय का उचित लाभ नहीं होता। अंग्रेज़ी में प्रसिद्ध कहावत है:-

"Work while you work play while you play, To be good and happy that is the way."

"अर्थात् काम करने के समय में काम करो और खेलने के समय में खेलो सभ्य और सुखी होने का यही मार्ग है"

प्रवीण पुरुषों का कथन है कि समय धन है पर वास्तव में वह धन से भी बढ़ कर है, समय के उचित प्रयोग से अपना सुधार और अपने चरित्र की उन्नति होती है यिं आलस्य और व्यर्थ की बातों से नित्य एक घंटा बचा कर अपनी उन्नति में लगाया जाय तो कुछ दिनों में मूर्ख आदमी विद्वान और निर्धन, धनवान होसकता है और यदि चही समय परोपकारादि शुभकर्मों में लगाया जाय तो मनुष्य का जीवन सार्थक होजाय। जो मनुष्य समय का ध्यान नहीं रखता उसे प्रत्येक कार्य में जल्दी करनी पड़ती है, वह घचराया हुआ रहता है और उसका सारा जीवन घबराहट और जल्दीकरने में ही व्यतीत होता है। समय जीवन का सार है उसको व्यर्थ खोना एक महान पाप का भागी बनना है। जीन टाड साहब अपनी पुस्तक स्टूडेंस् मैनुअल के पृष्ट १११ पर लिखते हैं।

"The sin which of all others most constantly lies at their doors, is the waste of time while young indeed of all the journey of life"

अर्थात् "पाप जो औरों की अपेक्षा सर्वदा उनके द्वार पर उपस्थित रहता है वाल्यावस्था में और वास्तव में सम्पूण जीवन में समय का व्यर्थ गंवाना है" कीमारावस्था का समय थोड़ा है। मनोविज्ञानियों का मत है कि २१ वर्ष के बाद मन में प्रीढ़ता आजातो है उसके बाद कोई नई विद्या वा नया कार्य पूर्णतया नहीं प्राप्त कर सकते। जीवन एक बालू की घड़ी या जल की बहती धारा है जो पल बालू के कण वा जलके बिन्दुओं की भांति निकल जाते हैं वे फिर नहीं लौटते। खुयोग बार २ नहीं प्राप्त होता बहुत से जीवन सुयोग को खोदेने से असफल रह जाते हैं। अनेकों राज्य सुयोग का उचित रीति से लाभ न उठाने के कारण नष्ट होगये। शतशः युद्ध सुयोग के कारण जीते और कुयोग से हारे गये। इस जीवन में एकबार खर्ग का द्वार सबके लिये खुलता है पर बहुधा मनुष्य अपनी मूर्खतावश इस हार में प्रवेश न कर नर्फ में पड़े रह जाते हैं। सुयोग को खोकर पछताने से कुछ लाभ नहीं होता। सुयोग जीवन साफल्य का खुला हुआ द्वार है जो कुछ समय पश्चात् बन्द होने वाला है खुले हुए द्वार में प्रवेश न कर बन्द होते हुए में घुसने से मस्तक में चोट लगने का भय होता है। सुयोग को आगे से पकड़ना चाहिये एक श्रेष्ठ प्रवन्धकार का कथन है:—

Opportunity has hair in front behind it is bald, if you sieze her by the forelocks you hold her, but if suffered to escape not Jupitor himiself can catch her again (From Latin)

अर्थात् "सुयोग के सिर में केवल आगे की ओर बाल रहते हैं वह पीछ गंजा होता है यदि तुम उसको आगे के बालों से पकड़ लो तो वह तुम्हारे हाथ आजायगा यदि तुम उसे आगे से निकल जाने दोगे तो फिर जुपिटर (रोमन जाति में ईश्वर का नाम) भी उसे नहीं पकड़ सकता।"

कहावत प्रसिद्ध है कि कळ कभी नहीं आता आज का काम कल पर छोड़ने की आदत कुमारजीवन के लिये पैनी आरी है। दीर्घसूत्रता को विषवत् त्यागने का प्रयक्त करना चाहिये इसके लिये कबीरदासजी का यह दोहा सदैव स्मरण रखने योग्य है:—

> काल करें सो आजकर, आज करें सो अब्ब। पल में परलें होयगी, बहुरि करोगे कब्ब॥

कहावत है कि पल २ घिसते २ प्रलय काल भाजाता है कौन जानता है कि जो मौक़ा इस घड़ी है दूसरी घड़ी में न रहे और मन की मन ही में रह जावे। जितना समय कोचने विचारने में लग जाता है प्रायः उसका अर्द्ध समय ही उस कार्यको लिखि के किये पर्याप्त होता है। दीर्घसूत्रता का त्याग करने से मनुष्य में एक ऐसा गुण आजाने की सम्भावना है जो महापुरुषों की ख़ासी पहंचान और सफलता का रहस्य है। दीर्घसूत्रता के नाश होते ही मनुष्य को तत्काल निश्चय की आदत पड़ जायगी। तात्कालिक तथा स्पष्ट निश्चय (clear grit) सफलता का आधा ग्हस्य है। जब तक लक्ष्य स्थिर न हो जाय निशाना ठोक नहीं लग सकता जब तक इष्ट का पता न हो तब तक अभीष्टिसिद्धि का स्वप्न में भी दर्शन दुर्छम है। संसार में कोई वस्तु स्थिर नहीं फिर मनुष्य समाज जो कि कुमारों का कार्यक्षेत्र बननेवाला है किस प्रकार स्थिर रह सकता है वह तो चेतनता की मूर्ति है उसके रूप क्षण २ में बदलते हैं। उस क्षेत्र में दीर्घस्त्रता का ठिकाना कहां ? वहां तो लक्ष्य को स्थिर करने का अवसर भी चलाय

मान है। ऊंघने और सूंघने वाले कभी सफलमनोरथ नहीं हो। सकते बहुधा लोग सोचते विचारते ही रह जाते हैं कि लक्ष्य दृष्टि से ओफल होजाता है, सुयोग हाथ से निकल जाता है।

फिर संसार के कार्यक्षेत्र में एकही धानुष्क तो है नहीं, कि आनन्द से बैठ कर शर सन्धाने और लक्ष्य वेधन करे। यहां सैकड़ों लक्ष्य हैं तो हज़ारों निशानेबाज़ अपना २ निशाना लगाये बैठे हैं जिसने जितना शीझ लक्ष्य स्थिर करके निशाना लगा दिया वही सफल मनोरथ होगया और जो लक्ष्य स्थिर करने में ही सोचता विचारता रहा जब तक उसकी एक पर वृद्धि आई तब तक उसे दूसरे ने फटकार दिया और जब तक दूसरे की मनसा की तब तक वह खिसक गया सोचते २ दीर्घ काल में जब तक लक्ष्यवेध के लिये तैयार हुए तब तक समय हो दूसरा आगया सफलता की इतिश्री होगई।

कहावन है कि Well begun is half done अर्थात् भली भांति आरम्भ किया हुआ कार्य आधा समाप्त होजाता है। इसका प्रयोजन यह है कि निश्चयात्मक बुद्धि से कार्य के खरूप का निर्णय किया जाना कार्य के एक अङ्ग की पूर्त्ति हो-जाना है। आस्यन्तर में निश्चितकार्यस्वरूप का साधारणतः कहा जाने वाला कार्य साक्ष्यरूपमात्र है।

कार्य का निश्चय होते ही उसमें पूरी संकर्प शक्ति के साथ लग जाने वाले अवश्य सिद्धि को प्राप्त होते हैं। पूर्ण संकरपशक्ति के सम्मुख कोई प्रतिरोध नहीं टहर सकैता वैदिक मतानुसार प्रत्येक शुभ कार्य के लिये संकल्प करना पड़ता है। संकल्प से सारी शारीरिक शक्तियां आतिमक बल के साथ मिल कर एकलक्ष्य होजाती हैं और इसी एकाग्रता के कारण कार्य होने में कोई विलम्ब नहीं होता। सैल्फ़ हैल्प पृ० २२६ पर वर्णित है:—

"It is will force of the purpose that enables a man to do or be whatever he sets his mind to or being or doing. A holy man was accustomed to say, "Whatever you will, that you are." for such is the force of our will joined to the Divine that whatever we wish to be seriously and with true intention that we become.

अर्थात्—"यह संकल्प ही की शक्ति हैं जो मनुष्य को उसकी इच्छानुसार करने या बनने योग्य बनाती है, एक पवित्रातमा पुरुष कहा करता था कि जो कुछ तुम चाहते हो वह तुम हो क्योंकि हमारी इच्छा की शक्ति ईश्वरीय शक्ति से मिल कर ऐसी होजाती है कि जोकुछ हम सच्चे हृदय से गम्मीरता के साथ होना चाहते हैं होजाते हैं।"

उद्योगी और उत्साही मनुष्य की संकल्पशक्तिमात्र से संसार कांपने लगता है और उसकी सफलता के अनेक सहा यक उत्पन्न होजाते हैं स्वयंसेवकों को उसके पास आने की उतावली पड़ जाती है। महाराज रघु को कौत्स मुनि के लिये धन लाने का संकल्प करते ही उनके कीय में सुवर्णवृष्टि होजातो है, विश्वामित्र के हाथ में जल लेते ही संसार में हाहाकार मच जाता है सफलता का प्रारम्भ इसी बात से होता है कि हम सफल होने का संकल्प करें शुम कार्यों के करने की प्रतिज्ञा करें।

असमर्थ हैं किस भांति हम निज धर्म का पाछन करें। निज दीन दुवंछ बान्धवों के दुःख हम कैसे हरें।। ऐसे वचन मुख से कभी भो हम निकाछेंगे नहीं। कर हैं हमारे क्यों भछा कर्त्तव्य पाछेंगे नहीं॥

(मै० श०)

सची आशा संकल्पशिक, पर ही निर्भर है और जीवन को सर्वोत्तम बनाने वाली आशा ही है। उत्साह पूर्वक किये बिना कोई महत्वपूर्ण कार्य नहीं होसकता। तीव आशा और दृढ़ संकल्प खयं ऐसी वस्तुएं हैं कि वे असम्भव को सम्भव और परोक्ष को प्रत्यक्ष कर दिखाती हैं। कुमारों को स्मरण रखना चाहिये कि महान होने के लिये उत्साही और उद्यमी बनना होता है। उत्साह के साथ संकल्प को सिद्ध करने के लिये परिश्रम करने से ही सफलता प्राप्त होती है "निर्ह सुप्तस्य सिहस्य प्रविशन्ति मुखेमुगाः" अर्थात् "सोते हुए सिह के मुख में हरिण नहीं घुस जाते।" यदि आप चाहते हैं कि संसार आपका लोहा मानजाय तो संसार को लोहे का नम्ना बनकर दिखाइये। जीतेका सब साथ देते हैं "Nothing succeeds like success" अर्थात् "जयके समान कोई सफल नहीं होता" विजयी मनुष्य के सम्मुख जाते हुए शत्रु के रोंगरे खड़े होजाते हैं। प्रसिद्ध है जब कोई बालि के सम्मुख युद्ध के लिये आता था तो वह उसका आधा बल हर लेता था। जिस कार्य को हाथ में लिया जाय उसको अन्त तक किये बिना न ठहरना चाहिये, क्योंकि एक विजय के बाद दूसरी सरलतर और तीसरी विजय सरलतम होजाती है इसी प्रकार एक हार के बाद दूसरी विजय कठिनतर और दूसरी हार के बाद विजय कठिनतम होजाती है। कायर पुरुष प्रत्येक कार्य को असम्भव कहते हैं। किव रो का वचन है:—

"The wise and active conquer difficulties By daring to attempt them. Sloth and folly Shiver and shrink at sight of toil and danger And make the impossibility they fear."

अर्थात्—"बुद्धिमान और प्रयत्नशील मनुष्य किताइयों को उनमें साहस से हाथ डालकर जीत लेते हैं अज्ञानी और मूर्ख परिश्रम और आपित्त को देख कर कांपते और मुंह छिपाते हैं और उस असम्भवपन को स्वयं बना लेते हैं जिससे वे डरते हैं।"

उत्साह मनुष्य को बड़ी २ कठिनाइयों से निकाल कर उन्नति के मार्ग पर चलाता है किसी काम की सफलता के िछेथे सुयोग की इतनी आवश्यकता नहीं जितनी उत्साह और संकल्पशक्ति की है यह शक्ति मनुष्य के आत्मिकबल का केन्द्र है अथवा यों कहिये कि सफलता का केन्द्र और मनुष्य का सर्वस्व है।

हम अपने जिन श्रीरामचन्द्रादि पूर्वज महात्माओं के चरित्र को सगर्व स्मरण करते हैं उन्होंने अनेक संकटों का सामना कर अपने उत्साह और चीरता से जो कुछ किया वह छिपा नहीं है। आर्य जाति का प्राचीन इतिहास उत्साह और वीरता के उदाहरणों से भरा हुआ है। अंग्रेज़ जापानी आदि जातियों में उत्साह की मात्रा अधिक है और यही गुण उनकी उन्नति का हेतु है और हमारी वर्त्तमान हीनता का कारण हममें उत्साह और साहस की कमी है। अतएव जीवनसाफल्य के इस साधन को बढ़ाते रहना कुमारों का मुख्य कर्त्त्रय है।

अदम्य साहस और अथक परिश्रम के सम्मुख सफलता हाथ जोड़े खड़ी रहती है जो पुरुष अपनी स्मृति संसार में छोड़ जाना चाहते हैं और किसी खोज का साहस करते हैं उनको अनुकूल सुयोग मिल ही जाते हैं और यिद सुयोग पहले से मौजूद न हों तो वे उन्हें बना लेते हैं क्यों कि आवश्य-कता आविष्कारों की जननी है।

जिन खोजा तिन पाइँया, गहरे पानी पैठ।
हों बौरी ढूढ़न गई, रही किनारे बैठ॥
करत २ अभ्यास के, जड़मित होत सुजान।
रसरी आवत जाततें, सिल पर परत निसान॥

कठिन कला हू आय है, करत २ अभ्यास। नट ज्यों चालत बरत पर, साधे बरस छमास॥

जीवन में सफलता प्राप्त करने के लिये किटबद्ध होकर खड़ा होजाना चाहिये और किठनाइयों और संङ्कटों का सामना करने के लिये छाती खोल देना चाहिये। प्रसिद्ध चित्र-कार राजा रिव वर्मा ने किसी पाठशाला में शिक्षा नहीं पाई थी सर्वोत्तम और उपयोगी पाठशाला किठनाइयों की पाठ-शाला है। किठनाइयों के अवसरों में मांति २ के आविष्कार हुए और होते हैं। सच पूछों तो विना शाणो होल के मनुष्य-कपी हीरे में कान्ति नहीं आती, महर्षि मनुजी का आदेश है।

### नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभिः।

स्रामृत्योः स्रियमन्विच्छे स्नाम्मन्येत दुर्लभाम् ॥
अर्थात्-"मनुष्य पहिले धनादि के नाशसे घबराकर अपने
को तुच्छ न समभे किन्तु जीवन के अन्त समय तक अभ्युद्य
की इच्छा करे और इसे किंटन प्राप्त न जाने" समुन्नित धीरे २
होती है एक अंग्रेज़ी कहावत है ""Blow and steady
wins; the race" अर्थात् "धीर पर धुनि में पक्ते दौड़
में जीतते हैं" बड़े २ फल तुरन्त नहीं प्राप्त होजाते हैं काटने
से पहिले बोना पड़ता है और इस बीच में आशा बांध कर
मुद्तों प्रतीक्षा करनी पड़ती है। परिश्रम से प्रत्येक कार्य
सुगम होजाता है। धेर्य और प्रसन्नता पूर्वक कार्य करते हुए
संतोष्पूर्वक प्रतीक्षा की जासकती है।

यह स्मरण रखना चाहिये कि सफलता और सिद्धि का मूल्य घेर्य और परिश्रम है जिस कार्य में अथवा जिस वस्तु के उपलब्ध करने में जितना ही अधिक घेर्य और परिश्रम अपेक्षित है वह उतना ही अधिक मूल्यवान और उपादेय है, चन्दन में घिसने से ही सुगन्धि आती है। यश वास्तव में परिश्रम और धेर्य की सुगन्धि है। महाराणा प्रताप की घीरता को पढ़ कर किस देशाभिमानी के रोंगटे खड़े नहीं होजाते और पण्डित बोपदेव की कहानी सुन कर किस बालक का हदय उत्साह से नहीं भर जाना ? इन महापुरुपों की अटल कीर्तिका कारण उनकी घीरता और अटूट परिश्रम था। जिस मनुष्य को विश्व और बाधाएं नहीं रोक सकतीं उसके सामने से सफलता नहीं निकल सकती।

प्रारभ्यते न खलु विम्नभयेन नीचैः, प्रारभ्य विम्नविहता विरमन्ति मध्याः । विम्नैः पुनः पुनरपि प्रतिहन्यमाना, प्रारभ्य चीत्तमजना न परित्यजनित ॥

अर्थात्—"नीच पुरुष तो विझ के भय से किसी कार्य को आरम्भ ही नहीं करते और जो आरम्भ करके विझ पड़ने पर बीच में छोड़ बैठते हैं वे मध्यम श्लेणी के पुरुष हैं, उत्तम पुरुष तो विझों से बार २ ताड़ित किये जाने पर भी आरम्भ किये कार्य को नहीं छोड़ते (सफलमनोरथ हुए बिना नहीं रहते)" एक अंग्रेज़ विद्वानका कथन है 'Success is the last' step

of failures" "अथात्—सफलता तो असफलताओं की अन्तिम सीढ़ी है" जो गिरेगा नहीं वह चढ़ना कैसे सीख सकता है, हम सैकड़ों बार गिर कर चलना सीखते हैं, परमातमा ने मनुष्य को बड़ी २ शक्तियां दी हैं एक ही मनुष्य अपने पुरुषार्थ द्वारा संसार की काया पलट सकता है। अपनी असफलताओं के हम ही कारण होते हैं। हमारी दीनता और असफलता का कारण हमारा निरुद्धम है।

संसार में ऐसी न कोई बस्तु दुर्लभ है सही।

उद्योग करके भी जिसे हम प्राप्त कर सकते नहीं॥ अपना अनुद्यम ही हमारी हीनता का हेतु है।

दुर्माग्य का दौर्बस्य का दुख दीनता का केतु है॥

पुरुवार्थ ही पुरुव का अर्थ है जिल मनुष्य में पुरुवार्थ अथवा उद्योगशीलता की न्यूनता है उसको पुरुव कहना ही उचित नहीं है। "Stand firm and recant not that is manliness"

अर्थात्—"अटल खड़े रहो और धैर्य को न छोड़ो यही पुरुषत्व है"।

जीवनसफलता के लिये इस बात की भी आवश्यकता है कि मनुष्य एक वस्तु को दूढ़ता से एकड़े और जब तक उसमें पूर्णता न प्राप्त करते "यक गीर मुहकम गीर" के अनुसार अधूरा ज्ञान किसी कार्यका अच्छा नहीं, जिस मनुष्य का किसी पर पूर्ण अधिकार न हो वह तो गुलाम का गुलाम ही रहा" "Jack of all but master of none." "अर्थात्—सबके

गुलाम मालिक किसी के भी नहीं " प्रोफ़ेंसर राममूर्ति, प्रोफ़ेंसर विष्णुदिगम्बर, प्रोफ़ेंसर जगदीशचन्द्र बोस तथा जमशेदजी ताता आदि के उदाहरण कुमारों के लिये इस बाम की सिद्धधर्थ पर्याप्त हैं कि एक ही वस्तु में पूर्णता प्राप्त करने पर धन और यश की प्राप्ति हो सकती है। सर जान लबक का वचन हैं:—

"Every one must know something of every thing and every thing of something."

अर्थात्—"प्रत्येक मनुष्य को प्रत्येक विषय में कुछ जानना चाहिये और कुछ में सब कुछ जानना चाहिये";

दूसरे का सहारा तकने की आदत सफलता के लिये बहुत हानिकारक है। मनुष्यं को उन्नित के शिखर पर पहुंचाने-चाला गुण स्वावलम्बन है। अकेले हम क्या कर सकते हैं मानवजीवन के इस अधःपतनकारक विचार को कभी अपने हृदय में स्थान नहीं देना चाहिये।

एकिह भानु प्रकाशित है जग दूर करें तमराशि सदाहीं। जीव सबै भयभीत रहें मृगराज बसे इक कानन माहीं। स्पोहिं शमानँद एकिह सूर दलें अरि के गण शंकत नाहीं। एकिह धर्म प्रचार करें जग धार्मिक जो न बसें छलछाहीं॥

जिन जानियों में स्वावलम्बन का भाव रहा है वे सदैव उन्नति को प्राप्त हुई हैं वर्चमान अमेरिकन जाति इस बात का अच्छा उदाहरण है। भारतवासियों में जब स्वावलम्बन का भाव था उस समय देश उन्नित के शिखर पर चढ़ा हुआ था। संसार के इतिहास में ऐसे लोगों की कमी नहीं है जो अपने निरन्तर उद्योग और परिश्रम से बड़ी र सिद्धियों को प्राप्त हुए हैं। ऐसे पुरुष धनाढ्यों के महलों से लेकर निर्धनों की भोपांड़ियों तक में उत्पन्न हुए हैं। विदेशी पुरुषों में किवचर शेक्सिपयर, वर्स्स, जानसन् आदि ने अति साधारण स्थिति से उन्नित की है। एतहेशीय सज्जनों में पं॰ मदनमोहन मालवीय, महात्मातलङ्गस्वामी, श्रीयुत् गोपालकृष्ण गोखले, पूज्य दादाभाई नौरोज़ी आदि के पिता साधारण स्थिति के थे। इन महानुभावों की उन्नित और ख्याति इनके ही किंठन परिश्रम और खावलम्बन का एकमान्न फल है।

अपने सहायक आप हो होगा सहायक प्रभु तभी।

बस चाहने ही से किसी को सुख नहीं मिलता कभी॥
आने न दो अपने निकट औदास्यमय उत्ताप की।

आत्मावलम्बी हो न समभो तुच्छ अपने आपको॥
स्वावलम्बन ही जीवनसफलता की कुंजी है पुरुषार्थीं
मनुष्य के लिये कोई कार्य किन नहीं है। दूसरे का आसरा
तकने वाले अपने कार्य को कभी पूरा नहीं कर सकते। अपने
कार्य में सदैव दूसरे की सहायता चाहना अपनी हीनता का
प्रकाश करना है। मनुष्य की आत्मा में अनेकानेक शक्तियां हैं
उनका विकाश उनसे विना कार्य लिये नहीं होसकता यहि
किसीं में कुछ न्यूनता है तो उसका दोष उसी पर है उसने

उस शक्ति को जिसका अभाव उसको अब प्रतीत होता है, काम न लेकर औरों का भरोसा कर २ मारडाला है। जिस प्रकार विना पाणोल्लेख के हीरे में कान्ति नहीं आती उसी प्रकार मनुष्य की अनुपम शक्तियां खावलम्बन के विना विकाश को प्राप्त नहीं होतीं। प्रत्येक के आगे दांत दिखाना बड़ी भूल है आज तक किसी को दूसरे ने उन्नति के शिखर पर नहीं रक्खा जिन्होंने उन्नति की है स्वयं ही की है।

स्वावलम्बी मनुष्य से कठिनता कोसों दूर भागती है। चढ़ने वाले का उन्नतिशाखर पादचुम्बन करते हैं ऐसी कोई उन्नति नहीं जो उसके सामने नत न हो आज नहीं तो कल, कल नहीं तो परसों, कभी न कभी यदि वह चाहे तो समस्त संसार उसका अनुगामी हुए विना न रहेगा। प्रत्येक कठिनता उसको कठिन और प्रत्येक विझ उसको दृढ़ बनाता जाता है। यहां तक कि एक दिवस ऐसा आता है कि जब कोई कठिनता उसका सामना नहीं कर सकती और कोई विझ उसको मुंह नहीं दिखा सकता। स्वामी रामतीर्थ का वचन है कि जिस पुरुष को संसार के नख़रे टख़रे और कोध कटाश्च नहीं हिला सकते वह संसार को ज़कर हिला देगा।

सम्पत्सु चहतां चित्तं भवत्युत्पलकोमलम् । स्रापत्सु महाशैलशिलासंघातकर्कशम्॥

अर्थात्—"महापुरुषों का चित्त वैभव में कमल के समान कोमल होता है, पर आपत्ति में चट्टानों से टक्कर लेनेवाले महापर्वत के समान कठोर होजाता है। मानवीय उन्नित के लिये धन और सुगमता की कोई आव-श्यकता नहीं है यदि ऐसा होता तो संसार उन मनुष्यों का जिन्होंने अति निम्न श्रेणी से उन्नित कर अपने को उच्चशिखर पर पहुंचाया है ऋणी न होता। लोग समभते हैं कि निर्धनता एक शाप है परन्तु संसार का इतिहास इसके विपरीत उसको आशीर्वाद सिद्ध करता है। पता लगता है कि यशस्त्री और उन्नतशील पुरुष अधिकतर निर्धन परिवारों में ही हुए हैं। एक अंग्रेज विद्वान का कथन है:—

"Let not poverty stand as an obstacle in your way. Poverty is uncomfortable as I can testify, but nine times out of ten the best that can happen to a man is to be tossed over board and compelled to sink or swim himself. In all my acquaintances I have never known one to be drowned who was worth saving."

अर्थात्—"निर्धनता को अपने मार्ग में प्रतिबन्धक न समभो इस बात का मैं स्वयं साक्षी हूं कि निर्धनता दुःखदायिनी होती है परन्तु दश में नव बार देखा गया है कि मनुष्य के लिये सबसे उत्तम बात जहाज़ पर से फेंक दिया जाना और स्वयं डूबने वा तैरकर पार करने पर वाध्य किया जाना है। मैंने अपनी जान पहिचान में किसी बचनेयोग्य मनुष्य को डूबते हुए नहीं देखा"। धनाभाव से मनुष्य की आंखें खुल जाती हैं तथा उसे ज्ञान होजाता है कि संसार में उसका क्या कर्त्तव्य है।

स्वावलम्बन और धेर्य की जीवन के प्रत्येक समय में आव-ध्यकता है पर इसका स्वभाव कीमारावस्था ही से डालना चाहिये अच्छे संस्कार के लिये निरन्तर ध्यान और समय सदैव अपेक्षित है। स्वाध्यय और आत्मसंयम से मनुष्य को अपनी कमाई खाने और सचाई से अर्जन करने तथा अर्जित चस्तु की वृद्धि करने की शिक्षा मिलती है। जापानी और अमेरिकन विद्यार्थियों के विषय में प्रसिद्ध है कि वे अपने माँ-बाप का आसरा नहीं तकते, अपनी पढ़ाई का व्यय स्वयमेव अर्जन कर लेते हैं। चार पांच घंटे स्टेशन पर कुलीगीरी करके दो चार डालर कमा लेते हैं और अपना कार्य चलाते हैं। इन्हीं कुलीगीरीकरनेवालों में जापान के मंत्रो और अमेरिका के प्रधान तक होते हैं।

पर इस कथन का यह तात्पर्य नहीं है कि हम दूसरे की सहायता का निराद्र करें। स्वाभिमानी और खावलम्बी कुमारों को इतना अवश्य ध्यान रखना चाहिये कि यदि उनके मातापिता समर्थ हों और उनकी सहायता में प्रसन्नता मानते हों तो अनावश्यक खावलम्बन में समय और शक्ति को ध्यर्थ नष्ट करना अच्छा नहीं है। खावलम्बन कृतझता का साथी नहीं है और न कृतझी मनुष्य कभी जीवन में कृतकृत्य होसकता है। खावलम्बन का अर्थ यही है कि दूसरे का सहारा

न तकना चाहिये। इतज्ञता एक वशीकरण मंत्र है और समाज में सफलता प्राप्त करने का अच्छा स्मधन है। उद्गडता और अनाचार तो सामाजिक सफलता के शत्रु हैं। थोड़ी २ बातों पर खुनस जाने वाले का कोई मित्र नहीं होने पाता और इसी लिये उसके सफल होने में सदा संदेह गहता है। सदैव निश्चय रक्खो कि:—

उत्साहसम्पद्ममदीर्घसूत्रं,
क्रियाविधित्रं व्यसनेष्वसक्तम् ।
श्रूरं कृतन्तं दूढ्सोहृदंच,
लक्ष्मीः स्वयं याति निवासहेतोः॥

अर्थात्—"उत्साहयुक्त, आलस्यरहित, क्रिया की विधि जाननेवाले, व्यसनों में न फँसे हुए, शूर, कृतज्ञ और पक्की मित्रता करनेवाले के पास लक्ष्मी अपने आप रहने को

जाती है"।



# मदाचार स्रोर व्यावहारिक

### सभ्यता ।

स्राचारः परमोधर्मः श्रुत्युक्तः स्मार्त एव च। तस्मादस्मिन्सदा युक्तो नित्यं स्यादात्मवान्द्विजः॥

पशु जगत और मनुष्य समाज में एक बड़ा भारी अन्तर खातन्त्र्य का है, पशुओं का आचरण प्रकृति ने निश्चित कर दिया है और जो कुछ उनके अधीन भी है उस पर उनके स्वामियों की सत्ता है। मनुष्य को इंश्वर ने जहां कार्य करने की स्वतन्त्रता दी है वहां उसको उसके सम्यक् व्यवहार के लिये बुद्धि भी दी है। पशुओं में न बुद्धि है न कार्यस्वातन्त्र्य और इसी लिये वे अपने आचरण के लिये उत्तरदायी भी नहीं हैं। मनुष्य में यदि पशु से विशेषता है तो इस सदाचार की है, जो मनुष्य बुद्धि पूर्वक आचार व्यवहार नहीं करता वह स्वकृप में मनुष्य और व्यवहार में पशु है।

सदाचार के विषय में संसार में मतभेद है। भिन्न २ देशों को समय २ पर आचारनीति बद्छती रही है और बद्छती रहेगी। कुछ आचरणों को एक देशवाछे आपित्तजनक समभते हैं तो दूसरे देश और जातिवाछों को उसमें कोई आपत्ति नहीं प्रतीत होती। यथा बालक बालिकाओं का एक साथ खेलना भारतवर्ष में सदाचार की द्वृष्टि से आपत्तिजनक और योहप और अमेरिका की जातियों की द्वृष्टि में सभ्यता का व्यवहार है।

सदाचार के वाह्य स्वरूप में चाहे कुछ अन्तर हो पर उस के सिद्धान्तों में प्रायः समस्त देश और जातियां एक मत हैं। सत्य, शीच, संयम, शीळ, नम्रता आदि सदाचार के शुभ अङ्गी को सभी श्लाघ्य समभते हैं। मतभेद का कारण प्रायः बुद्धि से काम न लेना होता है। एक रीति एक देश के जलवायु के कारण वहां की सामाजिक स्थिति को स्वास्थ्यकर हो सकती है, पर इससे यह समक्ष लेना कि चंकि यह रीति हमारे लिये हितकर और हमारी रीति नीति के अनुसार कर्त्तव्य है तो अन्य सभी समाजों की सदाचार नीति में भी उसका चैसा ही आदर हो, नितान्त भ्रमात्मक है। पर अधिकतर लीग इसकी वैसा नहीं देखते और इसी लिये मतभेद मान बैठते हैं, इन मतभेद के कारणों में सामाजिक तथा मानसिक विकाश की न्यनाधिकता भी होती है पर सदाचार के सनातन सिद्धान्त सभी देश और काल में एकसे हैं।

मनुष्य का सम्बन्ध तीन वस्तुओं से अनिवार्य है ईश्वर, जीव और जगत, इन तीन वस्तुओं से उसका सम्बन्ध खयं सिद्ध है उसके समस्त कार्य इन्हीं तीनों में से एक न एक के सम्बन्ध में होते हैं ईश्वर सम्बन्धो सदाचार को धर्म, जीव या आत्मा सम्बन्धी सदाचार को चरित्र और जगत या समाज सम्बन्धी सदाचार को सभ्यता कहते हैं। धर्म से पारलौकिक सुख, चरित्र से स्वास्थ्य और शान्ति तथा सभ्यता से यश और सुचार व्यवहार का लाभ होता है। इनमें से किसी एक को उचित से अधिक उपयोगिता देने से लाभ के स्थान पर हानि होने लगती है और उसका परिणाम सुखकारक नहीं होता। नीति को छोड धार्मिक सदाचार ही को विशेषता देकर भारतवर्ष ने अपनी थोड़ी हानि नहीं की। सदाचार की इस एकाङ्गीन वृद्धि का परिणाम ही तो छुआछत, विद्या और कलाकीशल से ग्लानि और राजनैतिक अधोगित हुई है। दूसरी ओर फ्रांस आदि योरोपीय देशों में धर्म को ढकोसला समभ कर सभ्यता का आडम्बर मात्र दृष्टिगोचर होता और चरित्रभ्रष्टता का नय नृत्य दिखाई देता है, अपनी समस्त शक्ति को स्वास्थ्य पर ही लगा देने का भीषण परिणाम ब्रीकइति-हास में मिलता है।

हमारे पूर्व ऋषिगण इस सनातन सिद्धान्त से अनिभन्न न थे उन्होंने सदाचार के ५ यम और ५ नियम निर्धारित किये हैं।

### शौचसंतोषतपःस्वाध्यायेश्वरमणिधानानि नियमाः।

अर्थात्—स्नानादि से पवित्रता, संतोप, तप, स्वाध्याय और ईश्वर भक्ति ये पांच नियम हैं, इनसे भी अधिक उपयोगी पांच यम हैं क्योंकि यह नियम आत्महितकारी हैं और यमआत्म- हितकारी होने के अतिरिक्त सर्वहितकारी भी हैं अतएव मनुजी महाराज कहते हैं।

यमान् सेवेत सततं न नियमान् केवलान्बुधः।
यमान्पतत्यकुर्वाणी नियमान् केवलान् भजन्॥

अर्थात्—बुद्धिमान को यमों को सदा वर्तना चाहिये केवल नियमों को नहीं, यमों को न सैवन करने और केवल नियमों का पालन करने से मनुष्य गिर जाता है।

तत्राहिसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरियहाः यमाः।

अर्थात्—हिंसा को छोड़ना (सब से बैररहित होना) सत्य, चोरीत्याग, ब्रह्मचर्य, अपरिव्रह (अत्यन्त छोलुपता वा विषयवासना का त्याग) ये पांच व्रम हैं।

इन सूत्रों में पिरोये गये पांच यम और नियमों का पार-स्परिक सम्बन्ध स्पष्ट फळकता है यथा अहिंसा के विना शौच नहीं हो सकता, सत्य के विना संतोप नहीं, अस्तेय के विना तप नहीं, ब्रह्मचर्य से ही स्वाध्याय ठीक २ होता और विपय-वासना को त्याग कर ही ईश्वरभक्ति हो सकती है।

#### नियम ।

१ शौच-यद्यपि वाह्यपिवत्रता भी सदाचारका एक अङ्ग हैं और शारीरिकस्वास्थ्य के लिये अपने शरीर को स्नानादिसे स्वच्छ रखना परमावश्यक है तथा मिलन शरीर में रोगों का वास होना स्वाभाविक है और अपवित्र शरीर गन्देपन और असम्यता की ख़ासी पहचान है किन्तु जिस शौच का वर्णन इस सूत्र में किया गया है वह एक व्यापिनी पिवत्रता है उसके अन्तर्गत मानसिक पिवत्रता का भी समावेश है। पिवत्रता का एक अङ्ग तरतीब भी है विना तरतीब के पिवत्रता का असली मतलब चला जाता है और विना तरतीब (क्रमबद्धता) के पिवत्रता स्थिर नहीं रह सकती। अपिवत्रता और अक्रम-बद्धता आलस्य के प्रमाण हैं। सब से प्रथम आगन्तुक की दृष्टि हमारे कमरे की स्वच्छता, वस्तुओं की क्रमबद्धता पर पड़ती है, स्वच्छता और क्रमबद्धता सदाचार के प्रारम्भिक प्रमाणपत्र हैं इनका प्रभाव जीवन पर पड़े विना नहीं रहता, इस प्रकार की पिवत्रता मनुष्य के चिरत्र में एक अनोखी आभा भर देती है।

थोड़ी वस्तुएं सफ़ाई और सुथराई से रक्खी हुई कितनी भली मालूम पड़ती हैं। जापानी लोगों का यह स्वभाव प्रसिद्ध है कि वे बहुत थोड़ी वस्तुएं रखते हैं पर जो रखते हैं उनको पिवत्रता और उत्तम कम से। पिवत्रता और कमबद्धता खयं ऐसी वस्तुएं हैं जिनकी कमी को अन्य वस्तुओं का ढेर पूरा नहीं कर सकता, जो मनुष्य अपनी वस्तुओं तथा अपने शरोर को भी स्वच्छ नहीं रख सकते क्या वे दूसरे की वस्तुओं के रखने के अधिकारी समभे जासकते हैं? असावधान और फूहड़ मनुष्य के हाथ में अपनी वस्तु देना कोई पसन्द नहीं कर सकता।

परन्तु इस वाह्यपवित्रता से मन और बुद्धि की पवित्रता अधिक उपयोगी है। यदि किसी का मन और बुद्धि पवित्र नहीं है तो उसकी वाह्यपवित्रता उसके अधःपतन को रोकने में समर्थ नहोगी और थोड़े ही समय में उसकी वाह्यस्वच्छता भी नष्ट हो जावेगी। मनुजी का वचन है:—

अद्भिर्गात्राणि शुद्धचन्ति मनः सत्येन शुद्धचित । विद्यातपोभ्यांभूतात्मा बुद्धिज्ञनिन शुद्धचित ॥

अर्थात्—"जल से शरीर के अवयव, सत्याचरण से मन, विद्या और संयम से आत्मा और ज्ञान से बुद्धि पवित्र होती है "।

धनकी पवित्रता सब से बड़ी पवित्रता है अर्थात् जो धन हम पैदा करें सच्चाई और ईमानदारी से, अन्याय और अर्जुचित रीति से दूसरे के धनहरण करने की इच्छा ही लोग और मानसिक अपवित्रता है। मनुजी महाराज का आदेश है:—

सर्वेषामेव शौवानामर्थशौचं परं स्मृतम्। योर्थेशुचिः सशुचिः न मृद्वारिशुचिः शुचिः॥

अर्थात्— मिट्टी और पानी के द्वारा की हुई पवित्रता वास्तविक पवित्रता नहीं है धन की पवित्रता सब पवित्रताओं से बढ़ कर है"।

. मनुष्य को कभी निक्स्मा और आस्त्रसी होकर नहीं बैठना चाहिये क्योंकि ऐसे ही समय मनमें बुरे विचार उत्पन्न होते हैं उन बुरे विचारों के साफ करने का उत्तम उपाय यह है कि उनकी धूल बाहर फटकार कर उड़ादे अर्थात् उनको निस्सं-कोच सत्य २ प्रकाश करदे फिर सत्सङ्गक्षणी सोते के पास जा सदुपदेश वारि से धोडाले और ऐसा प्रयत्न करे कि फिर कभी मैल न जमने पावे और वेकारी को जिससे मन में मिलनता आती है, अपने पास न आने दे।

जिस प्रकार वाह्यपवित्रता में क्रमबद्धता की आवश्यकता है इसी भांति मानसिक खच्छता के लिये भी क्रम आवश्यक है आदमी का दिल कितना ही साफ़ क्यों न हो असमय और अनियम काम करने से उसके ऊपर सन्देह होना ज़रूरी है। कोई कितना ही ईमानदार क्यों न हो जबतक उसका हिसाब क्रमबद्ध न हो उसकी पविच्रता का कुछ मूल्य नहीं अतपच देश, काल का ध्यान रख कर कार्य करना तथा क्रिया की विधि को जानना सदाचार का वैसा ही उपयोगी अङ्ग है जैसा पवित्र भाव।

२ संतोप—सदाचार का दूसरा अङ्ग सन्तोप है परन्तु सन्तोप और आलस्य तथा निकम्मापन में बड़ा भेद है आलस्य-चश हाथ पर हाथ रख कर प्रारब्ध के नाम पर दुःव सहने का नाम सन्तोप नहीं ऐसा सन्तोप तो हीनता है सच्चा संतोप तो हीनता न होकर बल है। संतोप का वास्तविक अर्थ यह है कि पूर्ण पुरुपार्थ करते हुए हानिलाम से विचलित न हो, विम्नों और कठिनाइयों को प्रसन्नता पूर्वक हँसते हुए उनका सामना करें। जान रिकन लिखते हैं।

अर्थात्— "धेर्य का सबसे अच्छा और बहुमूल्य भाग संतोष है और सबसे अधिक दुष्प्राप्य भी यही है। संतोष सब सुखों और शिक्षयों का मूल है। आशा खर्य सुखमय नहीं रहती जब असंतोष उसके साथ रहता है"।

लोभ को पापों का मूल कहा है। तृष्णा की अग्नि अन्त तक नहों बुभती। एक के बाद दूसरे, दूसरे के बाद तीसरे की इच्छा बनी रहती है। इस अग्नि को बुभाने के लिये संतोष-वारि की आवश्यकता है। तृष्णा को वृद्धि से मनुष्य में अधी-रता और असहनशीलता आजाती है और खार्थ तो सुरसारूप धारण कर सब कुछ भक्षण करना चाहता है। इस अधीरता और खार्थ का परिणाम बुद्धिनाश और सदाचार की हानि होती है। संतोष के न रहने से मनुष्य के मन को नैराश्य घेर लेता है और नैराश्य में सब संसार काले रंग का दृष्टि-गोचर होता है। सदा खिन्न मन रहने वाला मनुष्य कभी शान्ति लाभ नहीं पाता और जिसके पास जाता है उसकी अशान्ति का कारण होजाता है। कुमारों के लिये संतोप की परमावश्यकता है। यथा लाभ संतोप से कुमारों के चित्त को शान्ति रहेगी और वे निश्चन्त हो विद्या लाभ कर सकेंगे, एक सत्पुरुष का वचन है "कीपीनवन्तः खलु भाग्यवन्तः" अर्थात्— "कीपीनधारी निश्चय भाग्यवान है"। एक कीपीन मात्र धारण कर विद्यादि गुणोंकी भली भांति शिक्षा प्राप्त की जासकती है जिससे कीपीनधारी राज्याधिकारी हो सकते हैं। पर्याप्त से अधिक धन में विलाखिता आजाना सम्भव है और विलासिता का रोग लग जाने पर विद्यादि गुणों की प्राप्ति कहां? कहा है:—

सुखार्थिनः कुतो विद्या नास्ति विद्यार्थिनस्मुखम् । सुखार्थीवा त्यजेद्विद्यां विद्यार्थीवा त्यजेत्सुखम् ॥

अर्थात्—"जो लोग विषय सुखार्थी हैं उनको विद्या कहां और जो विद्यार्थी हैं उनको विषय सुख से प्रयोजन नहीं अत-एव विषयसुखार्थी विद्या और विद्यार्थी विषय सुख को छोड़ हैवे"

६ तप-महाभारत में कहा है:-

स्रालस्यं मदमोहश्च चापल्यं गोष्टिरेव च। स्तब्धता चाभिमानत्वं तथा त्यागित्वमेव च॥ एते वै सप्त दोषाः स्युः सदा विद्यार्थिनां मताः।

अर्थात्— अञ्चलस्य, मद का मोह, चपलता, गोष्टी (हानि-कारक बैठक) जड़ता, अभिमान, विशेषस्याग ये सात दीप- सदा विद्यार्थियों में होते हैं "इन्हीं दोषों से बचने और तृष्णा दिकों में न पड़ कर संयम से रहने को तप कहते हैं "तपो द्वन्द सहनम्" अर्थात् धर्म कार्यों में किंडनाइयों के सहने का नाम तप है। मनुष्य तप द्वारा ही महान सिद्धियों को प्राप्त कर "सकता है।

### यह्दुस्तरं यह्दुरापं यह्दुर्गं यञ्च दुष्करम्। सर्वं तु तपसासाध्यं तपोहि दुरतिक्रमम्॥

अर्थात्— "संसार में जो कठिनता से तरनेयोग्य, दुर्लभ, पहुंचने में कठिन और कष्टसाध्य कार्य हैं वे सब तपसे साधन किये जासकते हैं तप को कोई उल्लंघन नहीं कर सकता" कुमार जितना हो अधिक तप कर लेंगे उनका आगामी जीवन उतना ही सुखमय होगा, जितनो अधिक गर्मी पड़तो है उतनी ही अधिक वर्षा होनी है। जितना ही वे काम, कोध, लोभ, मोह, मद, मात्सर्य इन सदाचार के पट शत्रुओं को जीत लेंगे उतने ही सफलमनोग्थ वे होंगे। कुमारों को उचित है कि इन शत्रुओं को अपने पास न फटकने दें।

४ खाध्याय—सदाचारी बनने के लिये खाध्याय एक उत्तम साधनहै। उत्तम पुस्तकों के खाध्याय के विषय में चिरत्र-संगठन प्रकरण में कहा जा चुका है। "जिससे मनुष्य विद्यादि शुभ गुणों की प्राप्ति और अविद्यादि दोषों को छोड़ के सदा आनन्दित रह सकें वह शिक्षा कहलाती है" कुमारोंको उचित है कि अपने पूर्व ज बीरों और धार्मिक बिद्वानों के इतिहास की मनन किया करें। प्रसिद्ध अंग्रेज़ विद्वान ह्यळप्स का कथन है:—

"The heroic example of old days is in great part the source of the courage of each generation and men walk up composedly to the most perilous enterprises beckoned onwards by the shades of the braves that were."

अर्थात्— पाचीन वीरता का दृष्टान्त ही प्रत्येक पीढ़ी के िलये साहस का स्त्रोत है और पूर्वज वीरों के दृष्टान्त से उत्ते-जित होकर मनुष्य धीरता से बड़े भयावने कार्य करने लगते हैं "

५—ईश्वरप्रणिधान अर्थात् ईश्वरभिक्तः—भक्त की भावना की आजकल हँसी उड़ाई जाती है परन्तु भिक्तभावना कोमल फूल के समान है तर्क की कुल्हाड़ी से काटने पर उसमें कुछ सार न निकले तो आश्चर्य ही क्या है। कमल की कोमल पन्न-ड़ियों को कप्ट न हो इसलिये असम्पूर्ण पादप्रक्षेप से ही घूमता हुआ फूल की मन्द मुसुकान पर मुग्ध हो धीमे स्वर से गायन करता हुआ मधुप कहां और कहां जड़ और पत्तों समित एक कवल करजानेवाली बकरी १ भक्त और तार्किक में बड़ा अन्तर है। तार्किक को ईश्वर परोक्ष, और सामने थाल में रक्ते हुए लड्डू प्रत्यक्ष हैं। भक्त का सर्व आदर्श ईश्वर है। शील का आदर्श, सुन्दरता की सीमा, बल का भंडार, ज्ञान का स्रोत सब कुछ ईश्वर है। सेव्य ईश्वर है, ज्ञातव्य ईश्वर है, सुमार्ग पर चलाने वाला और कुमार्ग से हटाने वाला । ईश्वर है। ईश्वर सर्वव्यापी है सर्व शिक्तमान है। कोई प्रलोभन ईश्वर की मोहनी से अधिक मोहित करनेवाला नहीं है कोई ईश्वर के बल के सामने पार नहीं पा सकता उसके सामने मद, मात्सर्य नहीं ठहर सकते आदि भाव भक्त के प्राण हैं।

योग्य भक्त बनने के लिये पवित्र होने की आवश्यकता है, क्योंकि नित्यशुद्धबुद्ध के पास मिछनता को स्थान नहीं मिछ सकता। परमात्मा दुराचारियों का काल है फिर उसका भक्त भी हो और दुराचारी भी हो यह दोनों बातें एक साथ कैसे हो सकती हैं। परमात्मा को अन्तरात्मा में व्यापक मानने-वाला भक्त भूंठ और चोरी में नहीं फँस सकता क्योंकि उससे कुछ छिप नहीं सकता है। ईश्वर भक्त का पिता है और जगत्-पिता की सृष्टि भक्त का कुट्रम्ब है अतएव भक्त किसी कुट्रम्बी को दुःख पहुंचाकर वंशघातकी नहीं बनसकता। ईश्वर के बनाये नियमों का उल्लङ्घन करनेवाला तथा उसकी सोंपी हुई वस्त इस काया को नष्ट करनेवाला ईश्वर का भक्त या दास नहीं हो सकता क्योंकि वह समभता है कि "सैवक सोइ जो करैं सेवकाई"। यही ईश्वर प्रणिधान है। ईश्वर को सर्वव्यापक और सर्वदृष्टा समभो जिस प्रकार पिताके समीप वा माता की गोद में बैठे हुए बालक परस्पर द्रोह तथा दुराचार नहीं कर सकते उसी प्रकार जो कुमार उस परमात्मा को "यस्तु सर्वाणि भृताहि आत्मन्येवानुपश्यति" अर्थात् "परमात्मा सब जीवीं

#### [ १६५ ]

को ऐसे देखता है मानों वे उसी में बैठे हों " ऐसा समकता वह कभी दुरावार में प्रवृत्त नहीं हो सकता।

#### यम ।

१ अहिंसा—"प्राणवियोगानुकूलो द्यापारो हिंसनम्" किसी जीव के प्राणों को आत्मा से पृथक कर देना हिंसा और उसको छोड़ देना अहिंसा है। "हिंसा परपीडनम्" दूसरे को बिना कारण दुःख देना भी हिंसा है और उसका छोड देना अहिंसा है। योगशास्त्र के अनुसार अहिंसा का फल वैरत्याग है। पर परिणाम पर भी द्रष्टि डाळनी चाहिये। जैसे गुरु शिष्य को थप्पड़ लगता है, राजा चोर को दएड देता है ये बातें हिंसापरक नहीं होंगी क्योंकि ये उनके सुधार के लिये और इनका परिणाम सुखद है। अहिंसा के अन्तर्गत दया, क्षमा, शील और कृतज्ञता के भाव आजाते हैं। अपने से निर्वल निरपराधियों के प्रति अहिंसा का भाव साधारणतः दया कहलाता है। अपराधी और अपने कृत्य पर पछताने वाले जीव पर अहिंसात्मक भाव क्षमा होजाता है, और जिसने अपने प्रति उपकार किया हो उसके सम्बन्ध में अहिंसा कृतज्ञता का रूप धारण करती है तथा उदृंडता। राहित्य हृदय की कोमलता और विनीतभाव मिल कर मनुष्य को शीलवान् बनाते हैं।

यह अहिंसा का सदुपयोग है इसका दुरुपयोग वस्तुतः अहिंसा नहीं वरिक अपनी हीनता है, अपने से बळवान् अप- राधी के प्रति अहिंसातमक भाव एक प्रकार की निर्वछता है, इसको क्षमा नहीं कह सकते स्वाभिमानरक्षण के लिये ऐसे अपराधी का प्रतीकार करके ही आत्मा को बल प्राप्त होसकता है। वास्तव में इसका प्रतीकार ही अहिंसा है क्योंकि इसका कड़ा दंड ही उसके द्वारा दूसरे पर भविष्य में किये जाने वाले दुर्व्यवहार की रक्षा कर सकता है।

कृतज्ञता और दया मनुष्य के सर्वोत्तम गुण हैं. कृतज्ञता का प्रारम्भ करने के लिये कुमारों को अपने माता पिता का भक्त होना चाहिये। उनकी इच्छा के प्रतिकूल यथासम्भव कोई कार्यन करना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से उनको दुःख होगा और वह एक हिंसा होगी। उन्होंने तुमको जन्म दिया है, तुम्हारा पालन पोषण किया है, तुम्हारा शरीर उनके रुधिर से बना है उनके[उपकार को भूल जाना महापाप है। कुमारों के माता पिता वाल्यावस्था में उनके पालक सदाचारी संरक्षक तथा भविष्य में हितकारी सहायक और सखा होते हैं। वे अपने पुत्र के दुः समें दुस्ती सुख में सुस्ती और उनके प्रिय करने को अपना जीवन तक अर्पण करने को उद्यत रहते हैं। ऐसे अमृत्य रह्नों को तुच्छ समक्षनेवाला अज्ञानी और इतन्न होता है। ऐसे पुरुष से ईश्वर भी घृणा करता है।

माता पिता अपने उपकारों के बदले में अपने लिये कुछ नहीं चाहते वे अपने पुत्र की उन्नति चाहते हैं, अपनी आशाओं को सफल हुआ देखना चाहते हैं। उनको यह चिस्ता नहीं कि अपने लगाये वृक्ष की छांह में वे बेठ न पावेंगे, उनको उनसे निस्त शीतल मन्द सुगन्ध वायु का स्पर्श न होगा। यदि उनको कुछ उर है तो यह है कि उनको कोई दुराचारक्षी कोड़े न लग जावें जिससे सुगन्धि के बदले दुर्गन्धि फैले और कोई मालियों को दोप दे। वे अपने पौधे को हरा भरा और निदींप देखना चाहते हैं। ऐ प्रिय कुमारो! तुम अपने इन निस्पृह और शुभकामना करनेवाले मालियों का नित्य चरण- चुम्बन कर इतार्थ हुआ करो। ऋषि मनुजी का आदेश है:—

यं मातापितरौ क्लेशं चहेते सम्भवे नृणास्। न तस्य निष्कृतिः शक्या कर्तुं वर्षश्रतेरिप ॥

अर्थात्—"जो कब्ट संतान पैदा करने में माता पिता उठाते हैं उससे मनुष्य सो वर्ष में भी उन्न्यण नहीं होसकता"। इनकी सेवा परम तप है जिसने इनकी सेवा की उसके सब तप पूरे हुए और जिसने नहीं की उसकी सब किया निष्फल होजाती है।इनकी सेवा से स्वार्थ और परमार्थ दोनों की सिद्धि है। जो मनुष्य अपने ऊपर किये उपकारों को भुला देना है उसे ईश्वर से भी दया की आशा न रखनी चाहिये। संसार में अधिकतर मनुष्य या तो तात्कालिक लाभ की आशा से उपकार किया करते हैं या कम से कम भविष्य की आशा पर, परन्तु जब वे सब ओरसे निराश होजाते हैं तो उपकार का बरला न देनेवाले के शत्रु बन जाते हैं, परन्तु माता पिता अपने कृतन्नी पुष के भी

शुभचिन्तक होते हैं अतएव उनसे बढ़ कर संसार में कोई हितैयी नहीं।

अपने से वय और ज्ञान में वृद्ध पुरुषों के साथ नम्रता के व्यवहार को शील कहते हैं जो कुमारों का भूषण है। सुशील तथा विनयी पुरुषों के सम्मुख भभकता हुआ कोध भी शान्त होजाता है। ज्ञानवृद्ध और धार्मिकजनों के आज्ञाकारो बनने से विद्या और सदाचार की वृद्धि होती है।

स्रभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविनः। चत्वारि तस्य वर्द्धन्ते स्रायुर्विद्धा यशोबलस्॥ अर्थात्—"नित्य अभिवादन करनेवाले और वृद्ध पुरुषों की सेवा करनेवाले की उम्र, विद्या, यश और वल बढ़ते हैं"। कवि कालिदास लिखते हैं:—

"वपुः प्रकर्षादजयद्गुरं रघुस्तथापि नीचै-र्विनयाददूश्यत्"

अर्थात्—"युवराज रघु बिलिष्ट होता हुआ भी नम्रता से नीचा दिखाई देताथा" एक कवि का वचन है।

विदेशेषु धनं विद्या व्यमनेषु धनंमतिः। परलोके धनं धर्म शीलं सर्वच वे धनम्॥

अर्थात्—"पर देश में विद्या धन है. आपित्त में बुद्धि धन है, धर्म परलोक के लिये धन है पर शील सब स्थानों पर धन का काम देता है"। सदाचार में धन से अधिक शक्ति है, सदा- चारी अपने सत्य व्यवहार और विनीत स्वाभिमान का प्रभाव दूसरों पर डालता है। सदाचारी मनुष्य की प्रकृति सर्वोत्तम होती है ऐसे मनुष्य समाज के अन्तः करण होते हैं। दया मनुष्य के स्वभाव का ईश्वरीय भाग है अंग्रेज़ी के श्रेष्ठ किं शेक्सपियर के शब्दों में:—

The quality of mercy is not strained

It dropeth as the gentle rain from heaven

Upon the place beneath, it is twice blessed

It blesseth that giveth and him that taketh.

But meroy is above the sceptred sway
It is enthroned in the hearts of kings
It is an attribute in God Himself
And earthly power doth then showlikest God's
When meroy seasoms justice.

अर्थात्—दया का गुण अभ्यास द्वारा नहीं खोंचा गया यह स्वर्ग से मन्द २ वर्षा की भांति पृथिवी पर टपकता है, इसमें द्विगुण कृतार्थता है,। यह आधार और आधेय दोनों को कृतार्थ करता है, परन्तु दया राजदंड के प्रभाव से ऊपर है यह राजाओं के हृदयों में विराजमान है यह ख्यं परमात्मा का गुण है और सांसारिकशक्ति जब उसके न्याय में द्या का स्थान होता है उसके समान प्रतीत होती है। २ सत्य—इसकी आवश्यकता को प्रत्येक मत के विद्वानों ने खीकार किया है इससे बढ़कर सत्य की महानता और क्या होसकती है कि संसार में यदि कोई फूडी वस्तु बिकती है वा फूडा काम होता है तो वह भो सत्य के नाम से। सत्य का वास्तविक लक्षण यह है कि जो बात मनुष्य के मन में जैसी हो उसको वैसा ही प्रकट करे और जैसा प्रकट करे वैसा ही आवरण करे। ऐसे सत्य को धारण करनेवाला समस्त पार्थोंसे बच सकता है।

सत्यमेव जयते नाऽनृतं सत्येन पंथा विततो देवयानः । येना क्रमन्त्यृषयो ह्याप्त कामायत्र तत्स-त्यस्य परमं निधानम् ॥

अर्थात्— सत्य ही का विजय और भूठ का पराजय होता है इसिल्ये जिस सत्य से चलकर धार्मिक ऋषि लोग जहां सत्य की निधि परमात्मा उसको प्राप्त होकर आनिन्दत हुए थे और अब भी होते हैं उसका सेवन क्यों न करें? एक फ़ार्सी के शायर का कथन है:—

रास्तो मूजिबे रज़ाये खुदास्त । कस न दीदम कि गुम शुद अज रह रास्त॥

"अर्थात्—सञ्चाई ईश्वर की प्रसन्नता का हेतु है, सत्य मार्ग पर चल कर कोई नहीं भटका"।

३ अस्तेय-अर्थात् मन, वचन, कर्म से चोरी को छोड़ देना है। एक विद्वान का वचन है:-

## यत्कर्मकृत्वा कुर्वश्च करिष्यंश्चापि लज्जिति। स्तेयं तद्धि विज्ञेयमस्तेयं ततः पृथक्॥

अर्थात्—"जिस कर्म के करने से, करते हुए तथा करने को उद्यत होने पर मनुष्य को आत्मा में भय शंका और लजा उत्पन्न होती है वह स्तेय है और उसका छोड़ना अस्तेय हैं"। किसो बुरे काम के करते समय जो मनुष्य की आत्मा में भय शङ्का वा लजा उत्पन्न होती है वह अन्तर्यामी परमात्मा को प्रेरणा है अतः ऐसे कार्यों को छोड़ कर वे कार्य करने चाहिये जिनको हम प्रकट कर सकते हैं, जिनमें सन्देह और आत्मग्लान नहीं है, जो आत्मिषय हैं। एक चोर दूसरे की चोरी कर रहा है परन्तु यि उसी समय दूसरा चोर उसकी चोरी कर रहा है परन्तु यि उसी समय दूसरा चोर उसकी चोरी कर रहा हो तो उसे पसन्द नहीं करेगा, क्योंकि चोरी आत्मिय कर्म नहीं है।

४ ब्रह्मचर्य—इसके विषय में पर्य्याप्त लिखा जा चुका है।
५ अपित्रह अर्थात् लोलुपता और व्यसनों को छोड़
देना—मनुष्य विषयवासना में फँस कर अपनी और संसार
को बहुत बड़ो हानि करता है। स्वतन्त्रताप्रिय कुमारों को
समभलेना चाहिये कि स्वेच्छाचारी और इन्द्रियारामी होने
का नाम स्वतन्त्रता नहीं हैं किन्तु जितेन्द्रियता और मनोनिग्रह
का नाम सची स्वतन्त्रता है। प्रसिद्ध विद्वान आर्थर हाल्प्स
का वचन है:—

"The government of one's self is the only true freedom for the individual."

अर्थात्—"किसी व्यक्ति के लिये अपनी आतमा का शासन ही सच्ची स्वतन्त्रता है" व्यसनों में फँस जाना तो महती पर-तन्त्रता है, क्षणिक सुख के लिये आजन्म अपङ्ग होजाना कदापि बुद्धिमानी नहीं कही जासकती। ईश्वर ने शरीर दिया है उस पर किसी का आधिपत्य न हो यह स्वतन्त्रता है पर जो पुरुष अपने इस शरीर के भी स्वामी नहीं बन सकते उनको स्वतन्त्रता का स्वप्न देखना व्यर्थसा है, एक संस्कृत कविका वचन है:—

पतङ्गमातङ्गकुरङ्गभृङ्गमीना हता पञ्चभिरेवपञ्च । एक: प्रमादीस कथं न हन्यते यस्सेवते पञ्चभिरेवपञ्च ॥

भावार्थ-पतङ्ग रूप में, हाथी विषयेन्द्रिय, हरिण श्रोत्रे-न्द्रिय, भोरा नासिका और मछली जीभ में आसक्त होकर नष्ट होजाते हैं फिर पांची इन्द्रियां जिसकी पांची विषयों में आसक्त हैं ऐसा प्रमादी पुरुष क्यों न नष्ट होगा।

आधुनिक विद्वानों का मत है कि सदाचार में दो गुण अवश्य होना चाहिये प्रथम स्वास्थ्य—वैयक्तिक और सामा-जिक और दूसरा आनन्द और खतन्त्रता और यह दोनों गुण अपरिग्रह में विद्यमान हैं।

जो कुमार अपने सदाचार को अपनी किसी इन्द्रिय की तृप्ति पर बिलदान कर सकते हैं बह कभी स्वतन्त्रता का मुख

नहीं देख सकते। स्वादिष्ट भोजन के छोछुप पेटू कभी सभ्य समाज में आद्रणीय नहीं होसकते। एक विद्वान का कथन है:—

"In no profession of life are men likely to accomplish any great and good enterprise who are in any number slave to their palates"

अर्थात्—"वे मनुष्य जो जीभ के किसी अंश में भी दास हैं जीवन के किसी व्यवसाय में कोई बड़ा और साहसपूर्ण कार्य नहीं कर सकते"। जीभ क्या किसी भी इन्द्रिय का दास कभी अपने इस प्रकार के दासत्वकाल में सफलमनोरथ होजाय तो बड़े आश्चर्य की बात होगी।

सदाचार के अन्तर्गतं उपरोक्त सद्गुणों के अतिरिक्त अनेक छोटे मोटे गुणों का समूद सम्मिछित किया जाता है पर मुख्य अङ्ग सदाचार के यही हैं, रोष की आवश्यकता व्यावहारिक सभ्यता में पड़ती है सदाचार केवल अपनी आत्मा को ही निर्मल और स्वतन्त्र नहीं रखता घरन उसका प्रभाव अन्यों पर भी पड़ता है, सदाचार एक महानशक्ति है राजकार्य भी सदाचारी मनुष्यों द्वारा अच्छे प्रकार किये जासकते हैं। नेपोलियन ने युद्धके विषय में कहाथा कि सदाचार शारीरिक शक्ति से दश गुना अच्छा है यदि किसी मनुष्य ने शिक्षा कम पाई हो उसकी शक्तियां हीन हों उसके पास धन की मात्रा कम हो तो विरोष हानि नहीं यदि उसकों चरित्र

उत्कृष्ट श्रेणी का है तो उसका आदर सर्वत्र होगा। हृद्य की कोमलता के विना विचारशक्ति, सुजनता के विना चतुराई तथा सदाचार के विना बुद्धिमत्ता शक्तियां तो हैं पर उनसे केबल अनर्थ ही किया जासकता है।

### सभ्यतो ू।

मनुष्य संसार में अकेला नहीं है। वह एक बड़े समाज का अङ्ग है। इस समाजके प्रति उसका व्यवहार कैसा होना चाहिये, उसको सभाओं तथा व्यक्तियों के सम्मुख किस प्रकार उठना, बैठना, बोलना और चलना चाहिये, इसको व्यव-हारिक सभ्यता कहते हैं। इस विषय में लोग बड़ी असा-वधानी करते हैं, कुमारों के मातापिता और गुरु इसको शिक्षा का विषय ही नहीं समभते, सरकारी शिक्षाक्रम में तो मानो इससे कोई सम्बन्ध ही नहीं। परिणाम यह होता है कि कुमा-रावस्था की असावधानी से बहुत सी भदी आदतें पड़जाती हैं, और यद्यपि आद्रदृष्टि से लोग उनकी कभी समालोचना नहीं करते, पर उन असम्य आदतों के लिये वे मन ही मन हँसते हैं। मैंने एककालिज के योग्य प्रिसिपिल महाशय की देखा कि जिन्होंने ५० लम्बे वाक्यों में १०० बार "of course" (निस्सन्देह) शब्दकी अनावश्यक आवृत्ति की, एक दूसरे प्रोफे-सर साहब के भाषण में you see ) तुम समभ्रे का तांता लग जाता था। एक साहब कमर पर हाथ रख कर खड़े होने के आदी होते हैं तो दूसरे नाक को छुहार की घोंकनी बनाये खालते हैं, कोई कुर्सी पर बेठते ही शरीर पर इधर उधर खरोंचे मारने लगते हैं, कोई ऐसी लक्ष्वी अँगड़ाई लेते हैं कि सुरसा को मात कर देते हैं। कहां तक लिखा जाय लोगों को भौंहें और कमर तक मटकती हुई देखी गई हैं, यह कुमा-रावस्था को पड़ी हुई आदतें हैं।

इस विषय को अभी तक लोगों ने अनुकरण के ऊपर ही छोड़ दिया है ऐसा प्रतीत होता है क्योंकि नीति और धर्म पर पोथे के पोथे रँगे हुए मिलेंगे परन्तु इस विषय पर बहुत कम साहित्य प्राप्त है। यद्यपि यह ठीक है कि इसके लिये अनु करण उत्तम शिक्षक और समालोचना सर्वोत्तम सुधारक है। परन्तु आजकल के वातावरण में जहां लोभी गुरुलालची चेला का शोचनीय द्रश्य उपस्थित है जब गुरु महाराज ही इस विषय में कोरे हैं तो शिष्य किसका अनुकरण करें। समा-ळीचना तो गुरु महराज के कर्चयों में है ही नहीं फिर सभ्यता की शिक्षा कहां से प्राप्त हो। जो दुष्ट्सभाव तथा असभ्य आदतें पड जाती हैं ज्यों की त्यों आमरण बनी रहती हैं। यहां तक कि प्रौढ जीवन में प्रथम तो सुधारना किंठन होजाता है दूपरे कुछ निर्छन्जता में डुबोने का प्रयत्न होने लगता है ऐसी दशा में कुमारों को खयं अपना सुधार करना चाहिये। वह इस तरह कि अपना दोष शीघ्र देखने में नहीं आता पर दूसरे का तुरन्त दिखाई देने लगता है बस जिस आदत को तुम दूसरों में असभ्यता का चिन्ह समभ्गे उसकी अपने

में टरोल करो यदि उसका अंश भो पाओ तो उससे आगे के लिये सावधान रहो बस आदत छूर जावेगी। जिस गुण का प्रभाव तुम्हारे ऊपर पड़े और जिसके लिये तुम्हारा हृदय धन्य २ कहने लगे उसको वर्तने का कोई अवसर न चूको ऐसा समक्ष कर कि यह एक मामूली बात है इसका जीवन पर क्या प्रभाव पड़ता है किसी बात की उपेक्षा न करो क्योंकि एक २ काला बिन्दु मिल कर बड़ा दाग बन जाता है।

सबसे प्रथम इस विषय पर कुछ नियम यद्यपि उनमें धार्मिकता पर अधिक ज़ोर दिया गया है गोमिलीय गृह्यसूत्र में दिये हैं वे जिनका कुछ वर्णन ब्रह्मचर्य प्रकरण में दिया जानुका है सदाचार व्यावहारिक सभ्यता के उत्तम नियम हैं। श्रो स्वामी द्यानन्द सरस्वती ने भी इस विषय पर एक छोटी पुस्तक "व्यवहारमानु" लिखी है और कुछ सज्जनों का ध्यान वर्तमान में इस ओर आकर्षित हुआ है, और कुछ प्रनथ इस विषय के मिलते हैं। व्यावहारिक सभ्यता के कतिषय नियम सुमनचयन प्रकरण में दिये जावेंगे।



### समाजसेवा।

मनुष्य स्वभाव के दो पहलू हैं एक उसको अपनी ओर स्वींचता है दूसरा समाज की ओर, स्वार्थपरता मनुष्य का स्वभावज गुण है। अपना बचाव, अपनी उन्नति तथा अपना आराम चाहना मनुष्य का जीचसुलभ गुण है, परन्तु इस पशुसुलभ गुण के साथ २ मनुष्य में द्या और परोपकार के भाव भी हैं जो उसे पशुसमाज पर विशेषता देते हैं। मनुष्य की इस परोपकार बुद्धि समाज का प्रारम्भ होता है।

यह दोनों प्रवृत्तियां सम्मुख वड़ी २ बड़ा ही कोलाहल कर रही हैं। मनुष्य की खार्थपरता उसे सब की ओर से विमुख कर अपने ही लिये सब कुछ कराना चाहती है उसके कारण मनुष्य समाज का अनिष्ठ करने पर उताक होजाता है। इसी खार्थ-परता के कारण बाप बेटे में छड़ाई होती है, भाई २ कट जाते हैं। हिंसा और प्रतिहिंसा इसके दो हाथ हैं, ईर्पा और द्वेष इसके पग हैं, जहां इनका पदार्पण होता है वहां कलह और अशान्ति का राज्य होजाता है। पर इस अनिष्ट और संघातक प्रवृत्ति के साथ २ मनुष्य की सामाजिक प्रवृत्ति उसे अनेक चेष्टा करने पर भी अकेला न रहने के लिये विवश करती है। प्रेम की चिनगारी मनुष्य के हृद्य में प्रकृति से रखदी गई है, दूसरे को दुखी देख कर एकवार उसका हृदय कँप जाय यह

खाभाविक है। मनुष्य न अकेला पैदा हुआ न अकेला रह सकता है। एक ओर तो सामाजिक विवेक की प्रवृत्ति उसे उच्चता के प्रासाद के सोपान पर चढ़ाना चाहती है दूसरी ओर स्वार्थमयी तृज्या उसे नीचता के गर्त में ढकेलना चाहती है, इसी इन्द युद्ध पर संयम रखते हुए मनुष्य को उच्छृङ्खल न होने देने तथा उसकी सामाजिक प्रवृत्ति की रक्षा करने के लिये समाज की रचना और इसके नियमों की उत्पत्ति होती है।

जिस प्रकार अन्य अनेक विद्याओं का प्रादुर्भाव भारतवर्ष से हुआ उसी प्रकार सबसे प्रथम समाजशास्त्र के नियम भी इसी देशमें बनाये गये प्रतीत होते हैं। इसका कारण यह है कि सभ्यता का विकाश सब से प्रथम, भारतवर्ष में हुआ है। और समाजशास्त्र का विकाश सभ्यता के विकाश पर ही निर्भर है। यद्यपि संस्कृतसाहित्य में इस विषय पर कोई विशिष्ट प्रनथ नहीं मिळता पर इस शास्त्र से सम्बन्ध रखने वाळी बातों तथा पद्धतियों का विवेचन भारत की अति प्राचीन पुस्तक वेदों तक में प्राप्त है। इस शास्त्र के एक लेखक का कथन है कि हम यहां तक कहने का साहस करते हैं कि समाज-शास्त्र नामक किसी विशिष्ट शास्त्र का अस्तित्व न होने पर भी यहां के विद्वानों ने इस शास्त्र सम्बन्धी कल्पना में अपनी पराकाष्टा बतलादी है।

पर आजकल जब हम भारतीय समाज का अवलोकन करते हैं तो उसे संसार के अन्य समाजों से हीनतम पाते हैं। वास्तव में ऐसा कोई समाज हो नहीं दिखाई देता जिसे भारतीय समाज कहा जासके, जितना शेथिल्य, वैपम्य और जितनी दुर्गात भारतवर्ष में सामाजिक स्यवस्था की होरही है उतनी कहीं दृष्टिगोचर नहीं होती। ऐसी सर्वव्यापी कोई सत्ता नहीं है जो समाज के अस्तव्यस्त अंगों को एकत्रित करसके। यहां पर जो राजनैतिक सत्ता है उसका समाजसुधार से कोई सम्बन्ध ही नहीं दिखाई पड़ता, इसके विपरीत कहीं २ तो सामाजिक संगठन से उसकी प्रतिकृत्लता दिखाई पड़ती है, भारतीय समाज के संगठित होकर शक्तिसम्पन्न होने में मानो उस सत्ता को धक्का पहुंचता है।

मनुष्य समाज के लिये सामाजिक उन्नि का उपदेश जिन २ देशों में हुआ है वहां "कोइ नृप होय हमें का हानी। चेरी छोड़ि न होउब रानी" ऐसे उदासीनमावापन्न शब्द नहीं सुनाई पड़ते। जिस प्रकार व्यक्तियों से समाज की सृष्टि होती है उसी प्रकार समाज के नाश से व्यक्तित्व का नामो- निशान तक नहीं रहता। श्रीक जाति के नाश होजाने पर कितनी यूनानी व्यक्तियां संसारक्षी आकाश पर चढ़ कर प्रकाशमान हुई ? समाज के पराधीन तथा पददिलत होने से व्यक्ति के उन्नित करने का वही अवसर नहीं रहता जो स्वतन्त्रतामोगी समाज में। पराधीन देश तथा गिरी हुई समाज में व्यक्तियों की जो दुईशा होती है उसका प्रत्यक्ष उहाहरण हिन्दूसमाज है।

वास्तव में सामाजिक जीवन ही जीवन है, वैयक्तिक विकाश तो नांद के नीचे रक्खा हुआ है उप है जिसका उजाला नांद के दके भाग को ही लाभ पहुंचाता है। वह गूंगे के गुड़ की भांति है। ऐसी उन्नति से लाभ ही क्या जिससे न कोई प्रसन्न होता है न किसी को लाभ पहुंचता है? यदि वह उन्नत न होता तो समाज की क्या हानि होती? उन्नति की वास्तविक माप तो समाज है, वह असंख्यसम्पत्तिवान क्यों कर सुखी होसकता है जो विधवाओं के आर्तनाद, अनाथ और अपङ्गों के झन्दन से घिरा हुआ है? क्या आग से घिरा हुआ जल शीतल रह सकता है? जिसके चारों ओर दुए हों उस व्यक्ति के विचार उत्तम रहना अति कठन हैं।

सच्चा जीवनोद्देश्य तो अपने देश और जाति की उन्नति है यदि एक मनुष्य के पास लाखों की सम्पत्ति है और दूसरे के पास केवल अपनी सामान्य आवश्यकतानुसार, यदि पहला मनुष्य अपनी सम्पत्ति का लाख गुना उपयोग नहीं कर सकता तो उसमें और दूसरे मनुष्य में कोई अन्तर नहीं। एक किव का वचन है कि "यदि ताले में बन्द वा कोप में रक्खे हुए धन से लोग धनिक कहलाते हैं तो उसी धन से हम धनी क्यों नहीं हैं" ? यही दशा उस विद्वान पुरुष की है जिसकी विद्या पुरुषकों में बन्द है और संसार को वितरण नहीं करता। एक पुरुष जो अपनी आत्मा के कल्याणार्थ बन में तप कर रहा है और संसार का वह उस बन

इक्ष की मांति है जो बनमें छोगों की अज्ञातदशा में फल फूल कर अपने आप सूख जाता है। जो व्यक्ति समाज के किसी काम नहीं भाता वह उस समाज के लिये मृतवत् है। एक कवि का वचन है:—

योनात्मना न च परेशा च वन्धुवर्गे, दीने दयां न कुछते न च मर्त्यवर्गे। किंतस्य जीवितफलं हि मनुष्यलोके,

काकोऽपि जीवति चिराय बलिं च भुक्ते ॥

अर्थात्— "जो न अपने न दूसरों में न बन्धुंबर्ग में न दीनों और न मनुष्यलोक में दया करता है उसके जीने का क्या फल है याँ तो कीवाभी चिरकाल तक जीता और बलि खाता रहता है"।

समाज सैवा मनुष्य को उन्नति के पथ पर अग्रसर करती है। मनुष्य का खमाव है कि कम से कम परिश्रम करें और अधिक से अधिक फल चाहे। जिस मनुष्य का उद्देश्य अपनी ही उदरपूर्त्त करना है उसे एक साधारण पशु से अधिक परिश्रम करने की आयश्यकता नहीं, इसी लिये वह शीग्र ही आलसी होजाना है, कूपमंडूक मनुष्यों की उन्नति की यही दशा है, परन्तु जिनका उद्देश्य समाजसेवा है उनका उद्देश्य बहुत ऊंचा है और कार्यक्षेत्र विस्तीर्ण है, उनका कुटम्ब बड़ा है उनके परिश्रम की इयत्ता नहीं। उन्नतिपथ पर अग्रसर

होने और परिश्रम में संलग्न रहने के लिये समाजसेवा एक उपयोगी कोड़ा है।

जो मनुष्य प्रत्येक कार्य अपने लिये ही करता है वह सदा सुख दुःख के भारते में भारता रहता है, परन्तु जो दूसरीं के लिये कार्य करता है उसको कार्य सिद्ध होने पर दोहरा आनन्द होता है पर कार्य की असफछता पर दुःख नहीं होता। उसे कार्य के सिद्ध होजाने पर एक तो अपने परिश्रम के सफल होने की प्रसन्नता होती है दूसरी समाज को लाम पहुंचाने की, अगर कार्य में असफलता हुई तो उसको यह समभ्र कर संतोष होता है कि इमने कर्त्त्र का पालन किया, फल ईश्व-राधीन है। यह निष्काम योग स्वार्थपर व्यक्ति की शक्ति में नहीं है। क्योंकि स्वार्थसाधनार्थ किये कर्म में धन ही मुख्य होता है। निष्काम कर्मयोग का आधार और सतत आनन्द पाने का साधन समाजसेवा है। योगिगाज श्रीकृष्णचन्द्रजी गीता में उपदेश करते हैं:-

कर्मग्येवाधिकारस्ते माफलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भू मां ते संगोऽस्त्वकर्मणि॥१॥ योगस्यः कुरुकर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा धनंजय । सिद्ध्यसिद्ध्योः समोभूत्वा समत्वं योग उच्यते॥२॥

अर्थात्— "कर्म करो कर्मफल की आशा मत करो, कर्मफल को ही कर्म करने का कारण मत बनाओ और निकम्मे भी न

रहो। है धनं जय! तुम योगस्थ होकर कर्म करो, फल की आशा कभी मत करो, सफलता और असफलता दोनों की समान मान कर हो कर्म करो क्योंकि इसी समज्ञान को योग कहते हैं । इससे स्पष्ट सिद्ध है कि निष्कामकर्म का प्रयोजन कर्म का छोड़ना नहीं है किन्तु स्वार्थ को त्यागकर समाजसेवा करना निष्कामकर्म है।

प्रत्येक क्रिया के अतिशय पर पहुंचने पर उसकी प्रति-क्रिया आरम्भ होजाती है, यथा अत्यन्त प्रेम घुणा को जन्म देवैठता है, अत्याचार का अन्त भयानक शान्ति में होता है। इसी प्रकार स्वार्थ जब अति को प्राप्त होजाता है तो निर्वेद को स्थान देवेठता है। स्वार्थी मनुष्य शीघ्र ही अपने चारों ओर शत्रु ही शत्रु देखना है उसका स्वार्थ ही उसे भयभीन करने लगता है, निराशास्त्रपी चांडालिन उसके पीछे पडजाती है। यदि इस अवस्था में उसकी आखें समाज की ओर फिर गईं ता उसका त्राण होजाता है. अन्यथा उसकर परिणाम भयानक होता है इसका कारण यह है कि स्वार्थ आत्मा का बन्धन है और उदारता आत्मा की स्वतन्त्रता। मनुष्य जैसा क्वार्थी होता जाता है आत्मा का पर्याटनस्थान उतना ही संकु चित दोता जाता है यहां तक कि एक समय आता है जब आत्मा अपने को बुरी तरह घिरा पाती है उसके समस्त गुण और शक्तियां संकुचित होकर मृतप्राय होजाती हैं। यह आतमा की मृत्यु है। इस विषय को वेद ने इस भांति वर्णन किया है:-

असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः। तार्थ्यस्ते मेत्याभिगच्छन्ति येके चात्महनो जनः॥

अर्थात्—"आत्मा को हनन करनेवाले पुरुष अन्धकार मय लोकों को प्राप्त होते हैं"। दूसरी ओर उदार पुरुष की परोपकारबुद्धि उसकी आत्मा को विशालतर बनाती जाती है। उसका कार्यक्षेत्र बढ़ता जाता है, आज वह गांव के दुःख से दुखी सुख से सुखी, कल वह प्रान्त के दुःख से दुखी और सुख से सुखी, होता है, पश्चात् वह देश की उन्नति को अपनी उन्नति और अपमान को अपना अपमान समक्षता है; आज वह गांव की आत्मा है, कल प्रान्त की और परश्व देश की आत्मा होजाता है। इस प्रकार कुमार समाज के सेवापरक गुणों को धारण कर अपने को महान बना सकते हैं। कहा भी है:—

श्रयं निजः परोवेति गणना लघुचेतमाम् । उदारचरितानान्तु वसुधेव कुटुम्बकम् ॥

अर्थात्—"यह मेरा यह पराया ऐसा विचार श्रुद्राशय लोगों का होता है विशालचरित्र महानुभावों को समस्त वसुधा ही कुटुम्ब है"।

प्रत्येक कुमार को अपनी उन्नति के साथ २ दूसरों की उन्नति का भी ध्यान रखना चाहिये और ईषांक्षपी रोगसे सदैव बचे रहना चाहिये, जो मनुष्य आप अच्छा कार्य न करता हुआ दूसरे यशस्वी पुरुषों को बुरा कहता है वह धार्मिक नहीं कहा जासकता। महात्मा भर्तृ हिर का बचन है:—

एके चत्पुरुषाः परार्थघटकाः स्वार्थं परित्यज्य ये, सामान्यास्तु परार्थमुद्धमभृतः स्वार्थाविरोधेन ये। तेऽमी मानुषराक्षसाः परहितं स्वार्थाय निघ्नन्ति ये, ये निघ्नन्ति निरर्थकं परहितं तेके न जानीमहे॥

अर्थात्— "जो अपने स्वार्थ की हानि कर दूसरे का कार्य करते हैं वे सत्पुरुष हैं, जो अपनी हानि न करते हुए दूसरे के कार्य का साधन करते हैं वे सामान्य हैं, और वे मनुष्यक्षपी राक्षस हैं जो अपने लाभ के लिये दूसरों की हानि कर देते हैं, परन्तु जो व्यर्थ ही दूसरों को हानि पहुंचाते हैं वे न जाने कीन हैं"।

संसार की कोई चस्तु स्वतः भली वा बुरी नहीं है। उसका उपयोग ही उसको भला या बुरा बना देता है। दुष्ट मनुष्य अच्छी से अच्छी चस्तु को नीच कार्य में प्रयोग कर घृणास्पद और हानिकर बनादेता है। उसकी धन, बल और विद्यादि शक्तियां सर्प के मुख में पड़े हुए दुग्ध की भांति विषमय होजाती हैं यथाः—

विद्या विवादाय धनं मदाय,
शक्तिः परेषां परिपीड़नाय ।
खलस्य साधोर्विपरीतमेतद्,
ज्ञानाय दानाय च रक्षणाय ॥

अर्थात्—"दुष्ट मनुष्य और साध् में यह विपरीतता है कि एक की विद्या वाद करने के लिये, धन अभिमान के लिये और बल दूसरों को दु:ख पहुंचाने के लिये होता है और दूसरे की विद्या ज्ञान के लिये, धन दानार्थ और शक्ति दीनों की रक्षा के लिये होती है"। उदार और परोपकारी मनुष्य के हाथ का यह सौभाग्य है कि उसमें आकर शुद्रातिश्चद्र कार्य भी महत्ता की धारण कर छेता है। उसके उदार और उच्चमावों का प्रताप सूर्य की प्रकाशमय किरणों की भांति प्रभावोत्पादक और सर्वसुखकारी होता है। परीपकारी पुरुष की चारी ओर सखा और सहायक दिखाई पड़ते हैं। वह स्वयं तो प्रसन्न रहता ही है जहां जाता है वहां भी सुधाकर की भांति आमोदरूपी अमृत की वर्षा करता है। परन्तु जो स्वार्थपर हैं उनको प्रत्येक मनुष्य उनकी सुखसामित्री का हत्तां और अवि-श्वसनीय प्रतीत होता है, उसका जीवन अशान्त और दुःख-मय होता है। स्वार्थी अपना बन्दीगृह अपने आप बना लेता है और अन्त में असहाय और अनाथ की गित को प्राप्त होता है। जो दूसरे के दुःख से दुखी नहीं होता उसके दुःख से दुखी होनेवाला उसको नहीं मिलता। जो अपने भोगविलास की ही सब कुछ समभाता है वह अपनी मृत्यु पर चढ़ने के लिये मोटा बिलपशु बन रहा है। पादरी जींस एलन कहते हैं:--

"Whoever walks a furlong without sympathy walks to his own funeral dressed in a shroud."

अर्थात्— "जो कोई सहदयता के भाव के बिना एक फर्लाङ्ग मा चलता है वह सृतकवस्त्र में ढका हुआ अपने श्रमसान की ओर जाता है"। विद्यार्थियों को अपने सहपाठियों के साथ भ्रातुमाव रखना चाहिये। समवेदना की सहायता धना दिक के सहाय्य से उच्चतरकोटि की है। तीव्र बुद्धि और परिश्रमी विद्यार्थियों को साथियों के हिनकर कार्यों में योग देने के लिये समय की कमी नहीं रहती। ईश्वरचन्द्र विद्यासागर अपनी विद्यार्थी अवस्था में चार २ सहपाठियों का भीजन बनाते थे और अपनी कक्षा में सदा प्रथम रहते थे।

जीवन का एक उत्तम उद्देश्य सार्वजनिक भ्रातृभाव है जिसकी प्रत्येक मत के विद्वानों ने स्वीकार किया है:—

#### "ग्रात्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्"

''उ'चि बरखुद न पसन्दो बरदीगरां हम मयसन्द"

What you dislike your self donot approve for others.

भावार्थ — जो बात तुम अपने लिये नापसन्द करते हो उसको दूसरों के प्रतिभी न करो।

भारतीय समाज की सबसे बड़ी आशा कुमारों से यह है कि वे उसके मुख को संसार में उड़्डवल कर उत्तम नागरिक का उदाहरण उपस्थित करें। उन्नतशील देशों के पुरुष इस बात का ध्यान रखते हैं कि उनके देशवासी कुमारों के ऐसे उत्तम संस्कार हों कि वे भविष्य में उत्तम नागरिक बहें और समाज के भारकप न होकर उसके सहायक वर्ते। उन्होंने एक आन्दोलन चला रक्खा है जिसका उद्देश्य कुमारों में सामा-जिक प्रवृत्ति की जगाना तथा उनको समाज के पुष्ट अङ्ग बनाना है और यही बालचर आन्दोलन का रहस्य है।

The underlying principle of scouting is the development of community interst among boys. After-all scouting does not consist in the wearing of a khaki uniform decorated with badges of various degrees. Unless the scout has caught the spirit of the early pioneers, the former scouts or the knights of the old and has thereby become trustworthy, loyal, helpful, friendly, conrteous, kind, obedient, cheerful, thrifty, brave, clean, and reverent, he has certainly failed in meeting the requirement to become a first class scout.

अर्थात्—बालचर्य का भीतरी सिद्धान्त बालकों में सामा-जिक प्रेम की वृद्धि करना है। बालचर्य केवल ख़ाकी बरदी धारण करने और कितपय उपाधियों के बिल्ले लटकाने में नहीं है, जब तक बालचर के हृदय में पहले के पथप्रदर्शकों प्राचीन बालचरों—अथवा प्राचीन सर्दारों के भाव उदय नहीं हुए 'और वह विश्वस्त, राजभक्त, प्रजाभक्त, सहायक, मिलनसार, सभ्य, द्याचान, आज्ञाकारी, प्रसन्नचित मित-व्ययी, शूर, पवित्र और आद्रणीय नहीं हो पाया तो वास्तव मैं प्रथम श्रेणो के बालचर के गुणों को प्राप्त करने में असफल रहा है।

इस आन्दोलन का उद्देश्य श्लाधनीय है। हमारे देश में भो इस बालचर आन्दोलन का प्रचार होचला है, हम अपने देश के कुमारों से यह आशा करते हैं कि उनमें से प्रत्येक (First class scout) प्रथम श्रेणी का बालचर होने का प्रयत्न करेगा। बालचर की प्रतिज्ञाएँ कुमारों के कर्त्तव्य की संक्षिप्त सूची हैं। कुमारों को उन्हें सदा हृद्य में रख कर पालन करना चाहिये।

किसी समाज की सैवा के लिये उस समाज की स्थिति का ज्ञान होना परमावश्यक है वर्त्तमान में जो स्थिति हमारे देश और समाज की है वह किसी से छिपी नहीं है, संसार में यि किसी समाज को सुधारकों और सैवकों की आवश्यकता है तो भारतीय समाज को है। इस समाज के रोग मूलबद्ध और पूर्ण प्रकट हैं। कुमारों का समाज के प्रति प्रथम कर्तव्य अपने को उदाहरणीय चरित्रवान् और उत्तम नागरिक बनाना है। जहां अन्य देशीय कुमारों को अपने वर्तमान बुजुर्गों के उज्ञतपथ पर चलना है, वहां भारतवर्षीय कुमारों को अपने ५ हज़ार वर्ष पूर्व के महापुरुषों के अनुकरण की आवश्यकता है। यितवर हन्मानजी बालचरों में प्रथम उल्लेखनीय इसी

भारतवर्ष की सन्तान थे, ताड़का और सुबाहु का बध कर प्राचि की यहरक्षा करनेवाले रामलक्ष्मण, अपने प्राणों की परवाह न कर ब्राह्मणपुत्र की मृत्यु की अपने ऊपर लेने वाला भीमपराक्रम भीमसेन, कस को बध कर उग्रसेन को राज देने वाले श्रीह च्या और बलराम क्या कुमार न थे ? क्या भारतवासी न थे ? क्या उनके ये कार्य समाजसेवा के उत्ह्र प्र उदाहरण नहीं है यदि यह सब बातें यथार्थ हैं तो क्यों भारतविष्ठीय कुमार उत्तम बालचर और निस्पृह समाजसेवक नहीं बनसकते।

भारतीय कुमारों को बहुत कुछ करना है। सबसे प्रथम इन्हें समाज में घुसे हुए रोगों को अपने पुरुषार्थ से हटाना है। समाज में प्रेम का अभाव, मतमतान्तरों की अग्नि, छुआछूत का भूत, गृहकछहरूपी सर्पिणी, स्त्री पुरुष के अधिकारों का वैषम्य वर्णाश्रम धर्म और संस्कारों की अवहेळना, विधवा और अनाथों की दुर्गति, चित्रद्दीनता, व्यभिचार, स्वार्थान्धता, भयंकर भूख और अनिधकारचेष्टा भारतीय समाज के पेटेंट रोग होरहे हैं. भारतीय समाज को इन रोगों से मुक्त कर प्रेम और संगठन की रसायन देकर पुष्ट करना भारतीय कुमारों का उत्तरदायित्वपूर्ण कर्सव्य है।

# भारतमहिमा ग्रीर मातृभूमिसेवा।

जिसको न निज गौरव तथा निज देश का अभिमान है। वह नर नहीं नरपशु निरा है और मृतक समान है॥

जिस प्रकार अपने मानापिता का जिन्होंने हमें जनम दिया है, और हमारा लालन पालन किया है इतज्ञ होना हमारा कर्त्तव्य है उसी भांति जिस देश में हमारा जनम हुआ है और जिसका अन्न खाकर हम जीवित रहे और रहेंगे, उसके प्रति इतज्ञता पकट करना, उसके दुःखों को दूर करना और उसके गौरव का बढ़ाना भी कुमारों का शलाध्य कर्त्तव्य है । गुरुओं की गुरु मातृभाषा और मातापिताओं की जन्मदा, मातृभूमि का अधिकार हमारे ऊपर सब से प्रथम है, प्रत्येक कुमार के हृद्य में अपनी जन्मभूमि और मातृभाषा की भक्ति होनी चाहिये।

संसार के इतिहास में ऐसे देशों और जातियों का पता लगता है जो किसी समय में उन्नतिशील कही जाती थीं, पर अब उनके कलाकीशल, साहित्य, सभ्यता आदि का वर्णन इतिहास के पृष्टों की शोभा है तथा इतिहास प्रेमी पुरातत्व-खोजी पुरुषों द्वारा एकत्रित उनकी कलाकौशल के नमूने अज्ञायबधरों की भएडारबृद्धि के कारणमात्र हैं। उनके वे पूर्वज जिन्होंने अपने देश व जाति की सभ्यता की रक्षा अपना रुधिर बहाकर की थी, अपनी उस कायर सन्तान के लिये आठ २ आंसू बहाते होंगे। अतः ऐ वीर कुमारो! प्रत्येक देश के उन्नायक और रक्षक जिन्होंने अपना रुधिर बहाकर देश और जाति की कठिन समय में रक्षा की पूजा के पात्र हैं। इन प्रातःस्मरणीय जातिरक्षक वीरों और महापुरुषों का ऋण तुम्हारे ऊपर है। इससे उऋण होना प्रत्येक देशाभिमानी कुमार का कर्च्य है।

भारतीय कुमारों का यह ऋण विशेष गुरु है क्यों कि उनके पूर्व ज वीरों और महापुरुषों के कठिन परिश्रम और आत्म- बिलदान ने भारतवर्ष को अन्य देशों का मुकुटमणि बना दिया था। उनके ही उम्रतप के कारण अनेकों विपत्तियों को सहन करती हुई आर्य जाति अब तक शेष है। जिसके पास जितनी ही विपुल रह्मराशि होती है उसको उतना ही चौकन्ना गहना पड़ता है। भारतवर्षीय कुमारों को अपने पूर्व जों के कृत्यों और अपनी प्राचीन सभ्यना के ऊपर गर्व करने का अवसर प्राप्त है अतः उनका कर्चव्य कठिनतर है। आर्यावर्त्तदेश के विषय में भगवान मनु का कथन है:—

एतद्वेशमसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः । स्वंस्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः ॥ अर्थात् "इस्रो देश के पूर्वज विद्वानों से अन्य देश वालों ने विद्या और सदाचार की शिक्षा प्राप्त की है"। यह केवल हमारे पूर्वजों की आत्मश्लाघा नहीं है वग्न् इसकी यथार्थता विदेशी विद्वान भी स्वीकार करते हैं। प्रोफ़ेसर हीरन अपनी पुम्तक हिस्टोरिकल रिसर्चिज़ के पृष्ट ४५ पर लिखते हैं:—

"India is the source from which not only the rest of Asia but the whole Western World derived their knowledge and their religion-"

अर्थात "भारतवर्ष वह स्रोत है जहां से न केवल शेष एशिया ने वरन् समस्त पाश्चात्य जगत ने विद्यां और धर्म को प्राप्त किया है"। इसके प्रत्यक्ष प्रमाण आज दिन प्राप्त हैं, जावाद्वीप में हिन्दुमन्दिर और हिन्दु देवताओं की मूर्त्तियों का प्राप्त होना इस बात को सिद्ध करता है कि किसी समय में यह द्वीपसमूह भारत की सभ्यता से प्रभावित था। जापान और चीन तो आज तक अपनी धार्मिक शिक्षा के लिये भारत का ऋणी हैं। क्योंकि उनके आदि धर्माचार्य महात्मा बुद्ध की जन्मभूमि भारतवर्ष ही है। किसी २ विद्वान का तो यह मत है कि हज़रत ईसा भी किसी समय भाग्तवर्प के उत्तर में आयेथे और अपने अहिंसात्मक उत्तम उपदेशों का बीज भारतवर्ष से लेगये थे। इस बात को संसार के विद्वान मक्तकंड से स्वीकार करते हैं कि गणितविद्या के जन्मदाता हिन्दू ही थे क्योंकि हिन्दुस्तान से छेजाने के कारण ही इसका नाम हिन्द्सा रक्खा गया है। तत्वज्ञान में जो उन्नित भारत-वर्ष ने की थी उसकी समभने में आजकल के उन्नतदेशों के बड़े २ विद्वान अपने की असमर्थ पाते हैं। साहित्य, व्याक-रण, संगीत आदि कलाओं को तो भारतवर्ष के विद्वानों ने पूर्णता को पहुंचा दिया था। सुप्रसिद्ध पाश्चात्य विद्वान प्रोफेसर मेक्समूलर अपनी विख्यात पुस्तक इंडिया ह्वाट कैन टोच अस के पृ०६ पर लिखते हैं:—

"If I were to look over the whole world to find out the country most richly endowed with all the wealth, power, and beauty that nature can bestow—in some parts a very paradise on earth—I should point out to India. If I were asked under what sky the human mind has most fully developed some of its choicest gifts has most deeply pondered on the greatest problems of life, and has found solutions for some of them which well deserve the attention even of those who have studied Plato and Kant, I should point out to India."

अर्थात् "यदि मैं समस्त संसार को इस अन्वेषण की दृष्टि से देखूं कि वह कौनसा देश है, जिसको प्रकृति ने सबसे अधिक धन, बल और सुन्दरता दी है और जिसके कोई २

खंड संसार में खर्गीपम प्रतीत होते हैं तो मैं भारतवर्ष को ओर संकेत कहां। यदि मुक्तसे पूछा जाय कि आसमान के नीचे मानवी मस्तिष्क ने अपनी बहुमूल्य देवी सम्पत्ति की सब से अधिक कहां उन्नित की है और संसार के कठिनाति कठिन प्रश्नों पर सब से अधिक कहां विचार किया गया है और उनमें से किसी २ का निर्णय ऐसी उत्तमता से किया गया है जो ऐसे मनुष्यों के भी मनन करने योग्य है, जिन्होंने छेटो (अफलातून) और कांट के लेखों का अध्ययन किया है, तो मैं भारतवर्ष को ओर संकेत कहांगा"। भारतवर्ष को प्रकृति ने संसार का एक उत्कृष्ट खंड बनाया है। फ़ार्सी के प्रसिद्ध शायर उफीं भारत के एक खंड कश्मीर की प्रशंसा मैं लिखते है:—

हर कोफ़त: जाने कि ब कश्मीर दरायद गर मुरग कवाब वस्त कि बाबाली परायद

भावार्थ — "मृत प्राय प्राणी भी कश्मीर में आकर हराभरा हो जाता है"। भारतवर्ष का पूर्व भव्य था उसके पूर्वज यशस्वी, विश्वविजयी और संसार के गुरु थे। भारतीय ज्ञानभंडार ने न केवल भारतवर्ष को शान्ति दी है वरन संसार के प्रत्येक पुरुष के जीवन को जिसने इस ज्ञाननिर्भर में ग़ोते लगाये आनन्दमय बना दिया है। शाहजादे (दाराशिकोह ने लिखा है कि मैंने फ़ार्सी की बहुत पुस्तकें पढ़ीं पर मेरी आत्मा को जो शान्ति उपनिषदों से मिली वह किसी से प्राप्त नहीं हुई! प्रसिद्ध विद्वान शोपनहार भी इसी बात की साक्षी देते हुए उपनिपदों के ज्ञान के विषय में कहते हैं:—

"It is the solace of my life and it will be the solace of my death."

अर्थात्—"यह मेरे जीवन की शान्ति का हेतु है और मेरी
मृत्यु के पश्चात् भी यह मुफ्ते आनन्द प्रदान करेगा"। ये बातें
भारतीय कुमारों के लिये गौरव की हैं। प्रत्येक कुमार को
भारतीय कहलाने में अपना मान समक्षना चाहिये।

संसार की उन्नित की स्पर्धा की दौड़ में अनेक देश धरा-शायी हुए हैं। जो देश आगे हैं उनसे ही आगे बढ़ने का सब देश प्रयत्न करते हैं, जिस जगह रत्नों का भंडार होता है उसी के प्राप्त करने की सब को चिन्ता रहती है, सुन्दर स्थान पर सब अधिकार जमाना चाहते हैं सारांश यह है कि भारत ऐसा देश है जिसको गिराने तथा अधिकृत करने को सब देश लालायित रहे, और हैं। उसके अधःपतन के लिये संसार की ईपी और स्पर्धाक्रपीराक्षसियों का प्रयत्नशील होना स्वाभाविक है। अतः भारत का भध्यभूत और प्राकृतिक वैभव भारतीय कुमारों के उत्तरदायित्व को बढ़ा देते हैं।

जो देश और जातियां इस उन्नति की दौड़ में पीछे पड़ कर अपना अस्तित्व खोबैठी हैं उनमें कुछेक की सभ्यता पर्य्याप्तकपेण चढ़ी बढ़ी थी, हमारी वर्त्तमान हीन दशा हमारे पूर्वजों के कार्यों को असम्भव और उनकी विद्या को लोक की दृष्टि में असम्भव सिद्ध करती है। केवल कथनमात्र से कि हमारे पूर्वन दिग्विजयो थे, आकाश में उड़ते औरपाताल में राज्य करते थे, बड़े ज्ञानी और कर्मवीर थे, काम नहीं चलता जिन पूर्वजों को सन्तान आज कल चूहे का कान भी न कार सके उनके विषय में सहज ही में यह कैसे मान लिया जाय कि वे लक्षसंहारी थे। सहस्रों वर्ष से पराधीन भारतवर्ष के पूर्वजों के विषय में इस बात के मान लेने के लिये कि वे संसार के सम्राट् थे यदि लोग तैयार न हों तो आश्चर्य ही क्या है? उन पूर्वजों का उचित आदर कराना भारत के कुमारों के हाथ है। भूतकालका गौरव और भविष्य की उन्नति वर्त्तमान पर अवलम्बित है।

शानदार था भूत मंबिष्यत् भी महान है। अगर सम्हालें आप उसे जो वर्त्तमान है॥

भारतभूमि एक विस्तृत और मनोहर नौका है इसके प्रत्येक पुरुष का जीवन उसकी रक्षा पर निर्मर है। किसी व्यक्ति विशेष के धनी, मानी बिद्धान और पहलवान होने पर उसकी रक्षा अवलम्बित नहीं, उसकी रक्षा तो नौका के सब यात्रियों के संगठन, सहनशोलता और परोपकारबुद्धि पर निर्मर है। जो पुरुष समस्त नौका की रक्षा नहीं चाहता उसकी व्यक्ति गत शक्ति उसको नाश होने से नहीं चचा सकती। नौका के डूबते ही विद्यावारिधि और करोड़पति सभी का अस्तृतत्व नष्ट होजायगा।

दैशसेवा और मातृभूमिभक्ति का पहिला अङ्ग स्वार्थः बिलदान है। कुमारों को अपनी उन्नति का उद्देश्य ही भारत-सेवा बनाना चाहिये, जब अपना अस्तित्व ही देश की उन्नति पर निर्भर है तो केवल अपनी ही उन्नति से क्या लाभ है? अप्रवारोही के अश्व की सुन्दरता सवार की महिमा बढ़ाती है घोडे की नहीं। एवं किसी दास की शक्ति का श्रेय खामी को होता है इसका कारण यह है कि वे अपना अस्तित्व खोबेठते हैं. अश्व का अस्तित्व अश्वारोही और दास का स्वामी के वशी-भूत होता है। यही बात पराधीन या अपना अस्तित्व दूसरी जाति वा देश के अन्तर्गत कर देनेवाले देश के विषय में उहरती है। स्काटलेंड के व्यक्तियों की उन्नति इंगलेंड ही के मान का कारण होती है। तुर्किस्तान के उस भाग के जो इस के अन्तर्गत है, महापुरुपों की शक्ति और विद्वत्ता का उल्लेख उनकी महानता के रूप में थोड़े ही होता है और यदि कमालपाशा उसी प्रान्त के वासी होते तो वे अपने देश के मान का कारण न होकर रूस के मान का कारण होते अतः देश का अस्तित्वरक्षण सज्ज्ञा स्वार्थ है और यही कुमारों के जीवन का एक महान उद्देश्य होना चाहिये।

इस विषय में देशप्रचित कुप्रधारूपरोगों को नाश करना कुमारों का प्रथम कर्त्तव्य है क्योंकि देश में गृहकलह, दिरद्रना, मूर्खता आदि विषविद्यां बहुन फूल फल चुकी हैं। परन्तु केवल रोगों को हटा देने से इष्ट सिद्धि नहीं होगी, रोगों को दूर कर शिक्तसम्पादन का प्रयक्त न होने से पुनः रोग आघेरेंगे। देश का धन और बल बढ़ाने के लिये उसके चय और विचय के कारणों का ज्ञान प्राप्त करना भी आव-श्यक है और यह भी जानना आवश्यक है कि किन २ क्रियाओं द्वारा देश का साम्पत्तिक हाम रुक्तसकता है और देश की मम्पत्ति में वृद्धि होसकती है। देश में किस प्रकार शिक्तशाली नागरिक तैयार किये जासकते हैं और उनकी शिक्त का किस प्रकार देशोद्धार में प्रयोग किया जासकता है।

सम्पत्ति के चय और विचय के तीन कारण हैं प्राकृतिक, राज्यकीय और व्यापारिक, प्राकृतिक कारणों के विषय में तो भारतवर्ष बड़ा भाग्यशाली है। उसके ऊपर प्रकृति ने बड़ी छपा की है। व्यापारिक और राजकीय कारण सर्वथा मनुष्याधीन हैं। उचित क्रिया का अवलभ्यन कर अवश्य सफलता प्राप्त की जासकती है और उस कियाविधि का ज्ञान सम्पादन कुमारों को इष्ट है। आज के कुमार कल नागरिक होंगे उन्हें अपने देश की दशा और उसके सुधार की विधियां मालूम रहनी चाहिये। उनमें देश के लिये हानिकारक कुप्रधाओं से लड़ने का साहस होना चाहिये।

हम इस बात के पश्चपाती नहीं कि कुमारों को राजनीति से अनिभन्न रक्का जाय उन्हें देश की वास्तविक अधोगित का ज्ञान न हो और जिस समय वे कार्यक्षेत्र में आवें कर्त्तव्य-मूढ़ होजावें। परन्तु प्रत्येक कार्य का समय होता है उस

समय में वह कार्य करने से पूर्ण लाभ होता है, अन्यथा सदा के **ळिये अधूरापन रह जाता है। प्रकृति को भी बालक को** उदर में नौ मास तक रखने की आवश्यकता होती है अतः जो समय कुमारों के ज्ञानसम्पादन का है उसको प्रयोग करने में नष्ट न करना चाहिये। यहां प्रयोग से उस प्रयोग से तात्पर्य नहीं है जिसके बिना ज्ञान सम्पादन ही नहीं हो सकता। जैसे विज्ञानप्रयोगशाला (Laboratory) में कुमारों का थर्माः मीटर आदि यंत्र बनाना ज्ञान सम्पादन के लिये है परन्तु यदि कोई विद्यार्थी यह चाहे कि चूंकि उसे धर्मामीटर बनाना आगया इसल्लिये धर्मामीटर बनानेका व्यापार करनेलगे तो वह अवश्यही अन्य उपयोगी बातोंके ज्ञानसे वंचित रहजावेगा, किसी लकड़ी के काम सीखनैवाले कुमारको यदि पालिश करना आजाय और वह उसी कार्य में लग जाय तो उसका ज्ञान अध्रुरा रह जावेगा । कुमारों को उचित है कि वे संयम से ज्ञान सम्पादन करते जावें और जब नक इष्ट ज्ञान सम्पादन कर योग्य नागरिक बनने के अधिकारी न होजायँ तब तक क्षणिक उद्वेगों के वशीभृत हो अपने बत को भंग न करें। देश का उत्थान वर्षदो वर्षकी बात नहीं और न एक पुरुष के मरने वा बन्दी किये जाने पर निर्भर है।

कुमारों को बड़े २ राजनैतिक आन्दोलनों में पड़कर अपने जीवन को पंगु कर देना उचित नहीं है / क्षणिक उद्वेगों के कारण विद्या व्रत भंगकर अपने जीवन को नष्ट कर देना बुद्धिमत्ता नहीं है। जिस आन्दोलन में आज क्षणिक उद्वेग के कारण विद्यावत भंगकर एक कुमार भाग लेना चाहता है उसी कार्य को कुछ समय पश्चात् ज्ञानसम्पादन कर लेने पर अधिक योग्यता से कर सकेगा। उस समय जो प्रभाव उसके कार्यों का पड़ेगा वह आज नहीं पड़ सकता अत्यव उस आन्दोलन के लिये भी उसे अभी उस में न कुद्ना ही अच्छा होगा। भारतवर्ष के स्वातन्त्र्य का युद्ध आज समाप्त नहीं होता, पर कुमारों के व्रत का समय अवश्य पुनः न आवेगा। नेता बनने की भूख की अग्नि में अपने जीवन को स्वाहा कर देना अज्ञानता है। सर्चसाधारण की क्षणिक वाह २ में बह जाने से कुमारों को पछनाना पड़ेगा।

राजनितिक आन्दोलनों 'में कूदनैवाले अधिकांश पुरुष नेता बनने की लालसा से लिपटे रहते हैं। उपरोक्त कथन का सारांश यही है कि कुमारों को राजनैतिक नेता बनने की भूख न होना चाहिये। सर्वसाधारण की वाह २ से पागल न होना चाहिये। कुमारों का रुधिर शोघ्र ही उत्तप्त हो जाता है इसीलिये हमारे शास्त्रों में कुमारों के लिये आज्ञा है कि "सभा-सत्सु मागन्ता:" सभा समाजों में मत जाओ। इसका तात्पर्य यही है कि कुमारों को राजनैतिक आन्दोलनों में भाग लेने से उनके रुधिर उत्तप्त होने की आशङ्का है जिससे वे अपने विद्या-वत को असमय भंग कर देंगे। राजनैतिक आन्दोलनों का ज्ञान, उनके उत्थान और पतन का इतिहास, उनके कारण और निष्कर्प, राजनीति के विद्यार्थी कुमारों के ज्ञातब्य विषय हैं पर उनमें कूद पड़ना उचित नहीं।

शिक्षाप्रणाली को दृषित कहना और बात है, पर उसका सुधारना देश के नेताओं का श्लाध्य कर्त्तवय है। एक शिक्षा-प्रणाली को त्याग कर दूसरी का अवलम्बन कराना श्रेय हा-सकता है, पर एक शिक्षाप्रणाली को दूषित कह कर उसके प्रवर्त्तकों तथा अनुयायियों को दगड देना अपना उद्देश्य बना-कर शिक्षा को ही सर्वतोभाव त्याग कर किसी आन्दोलन में विद्यार्थियों का प्रवृत्त होना श्लाध्य नहीं कहाजासकता।

महाराणा प्रताप ने अकबर से लड़ने के लिये समस्त मेवाड ऊजड कर दिया था। पर अपने अधीनस्थ देश को ऊजड कर देना राजाओं का कर्त्तव्य है ऐसा नहीं कहाजा-सकता। वैद्य किसी रोगी को विशेष दशा में भूखा रहना बतलाता है पर इससे मनुष्यमात्र का कर्त्तव्य भूला रहना नहीं होसकता । इसीलिये यदि किसी समयविशेष में कुमारों को किसी आपत्तिनिवारणार्थ सम्भव है कोई महा-पुरुष किसी आन्दोलन की आवश्यकता बतलावें पर उसे कमारों के कर्ज्यों में स्थान नहीं दियाजासकता है क्योंकि कुमारजीवन बड़े संयम और सावधानी का समय है। देश के सच्चे सैधक और विद्वान पुरुषों को देश ही नहीं वरन् समस्त संसार नेता मानने को तैयार होजाता है। डाक्र पी० सी० राय, डाकर जगदीशचन्द्रबोस, डाक्टर गणेशदत्त,

किव सम्राट् रवीन्द्रनाथ टागोर, महात्मा गांधो, महादेव गोविन्द रानाडे, प्रोफोसर रम्मन, किल्युगी भीम प्रोसफोर राममूर्त्ति आदि महापुरुषों के नाम को क्या भारतीय सगर्व स्मरण नहीं करते।

देश के बल बढ़ाने का एक उत्तम साधन एकता है। कहा है "संघे शक्तिः कलोयुगे" अर्थात् कलियुग में समूह में शक्ति है। एकता के आठ अङ्ग हैं।

> आशा इष्ट उपासना खान पान परिधान । भाषा भाव जहां मिलें तहां एकता जान॥

एकता के लिये एक भाषा का होना परमावश्यक है। प्रत्येक कुमार के हृदय में अपनी मातृभाषा की भक्ति होनी चाहिये। भारतवर्ष की खंभावज सर्वाधिक प्रयुक्त भाषा नागरी है। यह बात सिद्ध होचुकी है कि संसार की समस्त भाषा और लिपियों में नागरी सुलभ और उत्तम है अतः इसका पूर्ण ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। हमारा उद्धार हमारी भाषा द्वारा ही होसकता है। एक विद्वान अंग्रेज़ का कथन है:-

"The people who abondon or who are compelled to abondon their language for that of another lose themselves"

अर्थात्— "जो जातियां अपनी मातृभाषा को त्याग देती हैं अथवा विदेशी भाषा को ब्रहण करने के लिये अपनी भाषा को त्यागने के लिये वाध्य की जाती हैं वे अपने आपकी खो बैठती हैं"। किसी राष्ट्र की उन्नति का उसकी भाषा से घिनिष्ठ सम्बन्ध है इसका ज्वलन्त उदाहरण जापान है। जापानियों ने दूसरी भाषाओं के साहित्य से लाकर अपनी भाषा का भंडार भर दिया और उसके द्वारा अपने कुमारों को शिक्षित कर अपना भविष्य समुज्ज्वल कर लिया।

जीवन का आधा भाग तो दूसरी भाषा का ज्ञान सम्पादन करने में ही लगजाता है। जीवन का एक बड़ा भाग ज्ञान के मार्ग की कुंजी के ढूंढ़ने में लगजाता है; कुंजी मिल जाने पर रास्ता चलने और ज्ञान सम्पादन का समय ही नहीं रहता। फिर विदेशी भाषा पर पूर्ण अधिकार तो हो ही नहीं सकता। जितना शीघ्र किसी विषय का ज्ञान मातृभाषा द्वारा हो सकता है उतना शोघ्र विदेशी भाषा द्वारा मातृभाषा द्वारा हो सकता है उतना शोघ्र विदेशी भाषा द्वारा प्राप्त शिक्षा में उतनी आत्मीयता आसकती है जितनी देशी भाषा द्वारा प्राप्त ज्ञान में।

कुमारों को स्वदेशामिमानी होना बुरा नहीं है सच्चा अहंकार तो एक तत्व है जिसके बिना संसार में कोई रचना ही नहीं हो सकती। ईश्वर भी अहंकार के द्वारा सृष्टिरचना करता है। स्वाभिमान कर्मण्यता का हेतु है। इस प्रकरण में स्वाभिमान के यह अर्थ हैं कि हम पूर्णक्रप से हिन्दू हों, हमारी जाति हिन्दू हो हमारी भाषा हिन्दी हमारी सभ्यता, खान पान, परिधान, हिन्दी हो हम भारत के हों भारत हमारा हो यदि उन्नति हो तो वह भी हमारी हो। जिस दिन यह भाव भर जायगा कि सभी वस्तु हमारी है उस दिन सब पर भारतीय छाप होगी। यदि हमारी सभ्यता और उन्नित हमारी नहीं तो इसका यह मतलब होगा कि हमने अपना अस्तित्व खोदिया हमने दूसरी भाषा सभ्यता और उन्नित के भावों को नहीं अपनाया विक हम ही उसके होगये। सच्चा स्वदेशप्रेम यह है कि हमारी प्रत्येक वस्तु तथा प्रत्येक कार्य का भाव भारतीय हो, हम भारत के लिये जियें और उसो के लिये मरें। इन भावों से भरे हुए कुमार जिस समय भारत के नागरिक होंगे वह समय देश के लिये स्वर्णयुग होगा। और वही स्वामाविक देशोन्नित होगी।

वीर कुमारो ! यदि तुम भारतवर्ष को पूर्वात्रस्था में लाना चाहते हो और अपने पूर्वजों की भांति धार्मिक और यशस्वी बनना चाहते हो तो महर्षि मनुजी के इस वचन को अपना मूलमंत्र बनालोः—

इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमुच्छत्यसंशयं । संनियम्यतु तान्येव ततः सिद्धिंनियच्छति ॥

अर्थात् "जीवातमा इन्द्रियों के वश में होकर निश्चय ही बड़े २ दोषों को प्राप्त होता है और जब इनकी वश में करता है तब सफलता को प्राप्त होता है"।

### विशोष।

विषमता संसार का गुण है। कहीं प्रकाश है कहीं तम है, कोई ऊंचा है कोई नीचा, कोई उन्नति के शिखर पर है, तो कोई अधोगित के गढ़े में, किसी के घर आनन्द की बंशो बजाई जाती है, तो कोई गृहशोक से विह्वल है। इस विषमता को चाहे ईश्वरीय लीला कहाजाय वा प्रारब्ध का फल, अथवा कर्मविषाक। यह विषमता संसार के लिये एक आवश्यक वस्तु है। यह उन्नति की पथप्रदर्शक और कर्मण्यता की कुंजी है, इससे कायरों को भत्सना और लज्जा, तथा वीरों को प्रोत्साहन मिलता है।

इस विषमता के प्रमाणखरूप हंम देखते हैं कि कुछ कुमार जन्म से ही लक्षाधीश और सहस्रशः मनुष्यों के प्रभु और धार्मिक नेता बनजाते हैं। इसकी उनका भाग्य कहें चाहे उनके पूर्वजों की कमाई का मीठाफल, पर जनसाधारण से उनमें विशेषता है अतपव उनके कर्त्तव्य भी विशेष हैं। साधा-रण कुमारों के कर्त्तव्य तो उनके कर्त्तव्य हैं ही पर उसके अतिरिक्त उनके स्थान और विशेषता के उपयुक्त उनके कुछ विशेष कर्त्तव्य हैं।

अधिकार और कर्त्तव्य साथ २ चलते हैं। जिसके जितने अधिकार हैं उसके कर्त्तव्य भी उतने ही अधिक हैं। बिना कर्णवर्ष पालन किये अधिकार स्थिर नहीं रह सकते। यहि एक कुमार अचिरकाल में बहुसंख्यक प्रजा का खामी होगा तो उसके कर्त्तव्यों के अन्तर्गत उन प्रजावर्ग का लालन पालन और संतोप प्राप्त करना भी होगा। यदि किसी महन्त के विषय में यह कहाजाय कि उसके इतने अधिक बिना दामों के सैवक हैं तो उन सैवकों को सदुपदेश द्वारा सन्मार्ग पर चलाने का कर्त्तव्य उसी पर है। कहा है कि "दुखी रहत वह जीव मुकुट जो धारे रहत" जो जितना अधिकारों से युक्त है वह उतनी ही अधिक चिन्ता से ग्रसित है।

ऐसे मान्य पुरुषों के चिरत्रों का प्रभाव उनके अनुगामी
मनुष्यों के ऊपर अवश्य पड़ता है। मनुष्य स्वभाव से अनुकरणशांल है। जिसे वह अपने से अधिक मान्य और अधिकारयुक्त समक्षता है वह उसका अनुकरण करने लगता है।
इस अनुकरण का एक कारण आत्मश्लाघा है। अनुकरण से
इस श्लाघा की तृप्ति होती है मनुष्य को प्रसन्नता होती है।
अधिकृत मनुष्यों की इच्छा अपने स्वामी तथा मान्यों की प्रसस्नता प्राप्त करने की सदा बनी ही रहती है। बस इन अधिकारप्राप्त पुरुषों के चिरत्रों का वे अनुकरण करने लगते हैं
अतप्य इन विशेष अधिकारप्राप्त कुमारों का प्रथम कर्त्तन्य है
कि स्वयं चरित्रवान् हों। उनका आचार व्यवहार उदाहरणीय
होना चाहिये। कहावत है "यथा राजा तथा प्रजा"।

प्रजावर्ग राजाओं की सन्तान हैं, वह उनके सुख दुःख और यश का हेतु हैं। उनका सन्तोष राजा की चिन्ता को कम करता है उसके बल को बढ़ाता है और कीर्त्तिकी मुदी को दिगनत में प्रकाशित करता है। राजकुमारों का आवश्यकीय कर्त्तव है कि प्रजावर्ग की वास्तविक स्थित से परिचय प्राप्त करें उनके प्रत्येक उचित कार्य में सहानुभूति प्रकट करें और सहायता देने को उद्यत रहें। ऐसा करने से प्रजा राजकुमार को अपना नेता स्वयं बना छेगी। प्रजा को अपने ऐसे राजकुमार से किसी बात के छिपाने की आवश्यकता नहीं रहती। वह अपने दुःख की कथा उसके सामने प्रकृति-कप से रक्खेगी और कोई कार्य बिना उसकी सम्मति के नहीं करेगी। कुमार रामचन्द्रजी के विषय में उनकी प्रजा के भावों को देखिये:—

को रघुवीर सारस संसारा। शील सनेह निबाहनहारा॥
जेहि २ योनि कर्मवश भ्रमहीं। तहँ २ ईश देय यह हमहीं॥
हम सेवक स्वामी सियनाहू। होय नात यह ओर निवाहू॥
इन सबका कारण राम की प्रजावत्सलता था-राम कहते हैं।
स्नेहं द्यांच सीख्यंच यदि वा जानकीमिप।
स्प्राराधनाय लोकानां मुञ्जतो नास्ति मे व्यथा।

अर्थात्— "प्रजा को प्रसन्न करने के लिये मुफ्ते स्नेह, दया और सुख अथवा अपने जीवनसुख की मूळ जानकी को भी छोड़ने में व्यथा न होंगी "। प्रजावत्सळता का कितना कितन और उच्च आदर्श भारतीय राजकुमारों के सामने उपस्थित है। बनगर्मन के समय राजकुमार राम कहते हैं:— भवन भरत रिपुसूदन नाहीं । राउ वृद्ध मम दुख मन माहीं । रहहु करहु सब कर परितोपू । नतरु तात होइहि चड़ दोपू॥ जासु राज प्रिय प्रजा दुखारी । सो नृप अवशि नरक अधिकारी ॥

प्रजा की प्रसन्नता प्राप्त करने का सर्वोत्तम प्रकार उनकी राजकार्य में सहायक और सहभागी बना हैना है। इससे दो लाभ हैं पहला उनका सन्तोप है दूसरा यह कि अपनी अवस्था को उनसे अच्छा कोई नहीं जानता अतः उस आवश्यकता की पूर्ति भी वे अपनी इच्छानुसार कर सकेंगे; इसके अतिरिक्त उस पूर्ति की कठिनाइयों को न समभ कर जो व्यर्थका दोषा-रोपण राजा पर किया जाता है उससे वह बचजायगा क्यों कि प्रजा उन कठिनाइयों को अपनी आंखों से देख कार्य को सम्भावना और असङ्गावना का सञ्चा ज्ञान प्राप्तकर-लेगी, यदि दुर्भाग्यवश किसी कार्य में असफलता हुई तो राजा का उत्तरदायित्व न होकर प्रजा खयं उसकी उत्तरदायिनी होगी और असफलता का असंतोष भी न होगा क्योंकि चलते हुए बालक को गिरा देने से जितना रोता है उसका आधा अपने आप गिरने से नहीं रोता।

अधिकारों की रक्षा अधिकारों का बिलदान करने से होती है। सब अधिकार अपने ही हाथ में रखने वाले राजाओं के सभी अधिकार नष्ट होते हुए देखे गये हैं। अतएव प्रजाब् बत्सल होने के लिये राजकुमारों को अधिकारों के बिलदान का पाठ सील रखना चाहिये और प्रजा के साथ मिलकर कार्य करने का क्रम भी अध्ययन करना चाहिये। राजकुमारों के प्रधान गुणों में गम्भीरता, सहनशीलता और शालीनता प्रथमोलेख्य हैं। ये गुण उनकी उन्नति और प्रजा की प्रसन्नता का आधार हैं।

राज्य की संस्था भारतवर्ष में अति प्राचीन है इसका उत्तम उल्लेख वेद में मिलता है। जहां पर लोकतन्त्र शासन (Democratic Government) को आदर्श राज्य ठहराया गया है।

#### तंसमाचसमितिह्य येनाच।

अथर्व० कां०१५ अनु० २ व०६ मं० २

## सम्बस्मां में पाहि ये च

#### सम्याः समाखदः ॥ ३ ॥

अथर्च० कां० ६ अनु० ७ व० ५५ मं० ६

अर्थात्—उस राजधर्म को तांनों (विद्यासमा, धर्मसमा, राजसमा) समाएँ मिलकर पालन करें ॥१॥ राजा को योग्य है कि सब समामदों को आज्ञा देवे कि है समा के योग्य मुख्य समासद तुम मेरी समाकी धर्मयुक्त व्यवस्थाकी रक्षा करो। इसका भावार्थ यह है कि एक को स्वतन्त्रराज्य का अधिकार न देना चाहिये किन्तु राजा जो समापति तदाधीन समा,

## [ २४१ ]

सभाधीन राजा, राजा और सभा प्रजा के आधीन और राजा और सभा के आधीन प्रजा रहे। प्रस्तुत पुस्तक में ऐसे गम्मीर विषय की वैज्ञानिक विवेचना का होना असम्भव है, यहां पर केवल कतिषय मुख्य शिक्षाएं जो राजकुमारों के लिये ज्ञातव्य और कर्त्तव्य हैं लिखी जाती हैं।

राज्यप्रवन्ध के दो मुख्य विभाग हैं एक वाह्य दूसरा आस्य-न्तर। प्रत्येक राष्ट्रका सम्बन्ध अन्य राष्ट्रों से अनेक प्रकार से होता है कुछ तो सीमा पर ही लगे रहते हैं, जिनसे मित्रता का सम्बन्ध स्थापित रखना अपने राज्य की रक्षा का मुख्य साधन है। अन्य राष्ट्रों से अपने देश की सम्पत्तिवृद्धि के लिये सम्बन्ध रखना पड़ता है। ऐसे बहुत कम स्थान हैं जहां सब प्रकार की सुविधाएं उपस्थित हों। एक राज्यकी विशेष सुवि-धाओं से दूसरे भी लाम उठा सकें इसलिये उनमें ज्यापा-रिक तथा राजनैतिक मैत्री की आवश्यकता होती है। राज-कुमारों का कर्त्तव्य है कि वे अपने राज्य और अन्य राज्यों के प्राचीन सम्बन्धों का ज्ञान प्राप्त करें। उनकी संसारके राष्ट्रीं की साम्पत्तिकसुविधाओं का ज्ञान होना अपने राष्ट्र की उन्नति के लिये आवश्यक है।

अन्य राष्ट्रों से प्राचीन सम्बन्ध को स्थिर रखने तथा नई मैत्री स्थापन करने के लिये राजकुमारों को उचित है कि देश देशान्तरों का पर्य्यटन करें इससे उनके ज्ञान की वृद्धि होगी। संसारपर्याटन और निरीक्षण द्वारा उन्नत राष्ट्रों की उत्तम प्रबन्धशैंली को सीखने का अवसर सहज ही मैं प्राप्त होगा, जिससे वे अपने राज्य के आन्तरिक प्रवन्ध में भी उन्नति कर सकेंगे। लोगों के इस कहने की कि "महाराज बात २ में नक़ल कर रहे हैं " पर्वाह न करते हुए प्रानी अनिष्ट चालढाल का त्याग और भावश्यक और इष्ट नवीन प्रणाली का प्रचार करने में उत्साहियों का अग्रगन्ता और नेता होने का गौरव लाभ करना राजोचित कर्त्तव्य है। परन्तु संसार-पर्याटन के लिये राज कुमारों को इसी भांति जाना चाहिये जिस प्रकार विद्यार्थी गुरु के पास विद्याग्रहण करने के लिये जाते हैं। केवल विषयवासना की तृप्ति और मौज उडाने के लिये प्रजाका धन सैर सपाटे में फ्रंकना भयंकर अपव्यय और महान अनर्थ है।

यहां कुछ नियम उन राजकुमारों के लिये लिखे जाते हैं जिन्हें कुमारावस्था उठलंघन कर राजकार्य में नियुक्त होकर राजप्रवन्ध का संचालक बनना होगा। राजकाज का प्रवन्ध प्राप्त होने पर सबसे प्रथम अमात्यवर्ग और प्रधानकर्मचारियों के स्वभाव और गुण दोषों का ज्ञान प्राप्त करना शासक का कर्त्तव्य होता है।

१—शासक को मनुष्य परीक्षा के लिये कुछ कसीटियों से काम लेना चाहिये; पहिली कसीटी यह है कि कार्यकर्ताओं में ऐसा कीन पुरुष है जो अपनी ज़िम्मेदारी के काम को दत्त- चित्त होकर पूर्ण किया करता है और उसके पश्चात् शासक को सहायता देने का उत्साह करता है और कौन ऐसा है जो अपनी ज़िम्मेदारी के कामों से उदासीन रहना है परन्तु अन्य बड़े २ कार्यों योग देनेका विशेष उत्साह दिखलाता है, इस प्रकार के मनुष्यों में पहिला श्रेष्ठ और दूसरा निकृष्ट हैं।

२ शिष्टाचार की सीमा को उल्लङ्घन करके अत्युक्तिपूर्ण प्रशंसा करना चापलूसो कहलाता है और मिनभाषण के स्थान में बहुबलाप करना न्यर्थ बाद होता है। दूसरों के गुणों में दोप निकालना, पैशुन्य (चुग़ली) विषयकथा और अप्रा-सङ्गिक प्रस्ताव यह सब राजदरबारियों के दुर्गुण राजा को विषवत् हानिकारक हैं।

सिविव वैद्य गुरु तीन जहं, श्रिय बोलत करि त्रास। राजधर्म तन को तहां, होत वेग ही नास॥

३—आवश्यक शिष्टाचार, प्रासङ्गिक प्रस्तुत विचारों पर वाक्पटुतापूर्वक सम्मतिप्रदान, आत्मश्लाघारहित मितभा-पण, यथार्थ इष्ट मन्तव्य का चलपूर्वक समर्थन, तिस्खार्थ और विनीत भाव से अपने कर्त्तव्य का पालन करना, सदाचार और सिहष्णुतापूर्ण चरित्रसंगठन आदि उत्तमगुणयुक्त व्यक्ति राज दरबार की शोभा और राजप्रबन्ध के उचित साधन हैं।

४—राजा को अपनी प्रजा की वाह्य और आभ्यन्तरिक दशा तथा छोकमत जानने की सदैव आवश्यकता होती है जिसके छिये प्रकट और गुप्तकृप से कभी २ स्वयं जाकर देखना, समाचारपत्र पढ़ना तथा धार्मिक विद्वान और विश्वासी गुप्त और प्रकटचरों को नियत करना चाहिये।

५—राजा स्वयं राजव्यवस्था का पालक, राजकीयका सम्यक् निरीक्षक, परिवार का यथायोग्य पालक, प्रजावर्ग का पूर्णहितैयो, कर्मचारियों का सुपरीक्षक, धर्मातमा परीप-कारियों का उत्साहवर्द्धक और पूर्णसहायक, निर्बल और असहायों का यथोचित रक्षक, अमात्यवर्ग की अपेक्षा अधिक विज्ञ और नीतिनिषुण, उपद्रवियों, कुचिक्रयों, महासाहिस्यों, तस्करों, दुर्वृत्तियों, दुर्नीतों और दुराचारियों का दमनक, प्रतिभासम्पन्न और आविष्कारिणी प्रजावर्ग के व्यक्तियों के प्रतिभासम्पन्न और आविष्कारिणी प्रजावर्ग के व्यक्तियों के प्रतिभासम्पन्न और अविष्कारिणी प्रजावर्ग के व्यक्तियों के प्रतिभासम्पन्न और अविष्कारिणी प्रजावर्ग के व्यक्तियों के प्रतिभासम्पन्न और अतिन्तु मितव्ययी, धीर, बोर और यथायोग्य समदर्शी होकर ही सुशासक और चिरराज्यभागी होसकता है। इन सब गुणों का बोज राजकुमारों को कुमारावस्था ही में अपने विशुद्ध हृदयक्षेत्र में वपन करना आवश्यक है।

६—राजा प्रजारूपी शरीर का आतमा होता है अतः उसे धर्मपूर्वक प्रजा का शासन और पुत्रवत् पालन करना चाहिये। परन्तु सदा लालन से ही काम नहीं चलता है आवश्यकता पड़ने पर उनके हितार्थ विचार पूर्वक ताड़न भी करना पड़ना है राजप्रबन्ध की शब्दावली में इसको दएड कहेंगे जो शान्ति स्थापन कृ एक बड़ा साधन है।

दग्डः श्रास्ति प्रजाः सर्वा दग्डग्वाभिरक्षति । दग्डः सुप्रेषु जागर्त्ति दग्डं धर्म विदुर्वुधाः ॥ अर्थात्—"दएड ही प्रजा का शासक, रक्षक तथा सोते हुओं में जागनेवाला है इसल्लिये वृद्धिमान लोग दएड ही को धर्म कहते हैं"। परन्तु याद रहे कि:—

समीक्ष्य सधृतः सम्यक् सर्वारञ्जयति मजाः। स्रममीक्ष्य मणीतस्तु विनाशयति सर्वतः॥

जो दगड अच्छे प्रकार विचार से धारण किया जाय तो वह सब प्रजा को आनिन्दत कर देता है और जो बिना विचारे चलाया जाय तो सब ओर से राजा का विनाश कर देता है। मृगयासा दिवास्वप्तः परिवादस्त्रियो मदः। तौर्यचिकं वृषाट्याच कामजो दशको गणः॥१॥ पेशुन्यं साहसं द्रोह ईष्ऽसूयार्थ दूषणम्। वाग्दगडजं च पारुष्यं क्रोधजोऽपिगणोष्टकः॥२॥मनु०

अर्थात्—शिकार खेळना, जुना चौपड़ आदि, दिन में सोना, मिथ्यापवाद, स्त्रियों के साथ अधिक निवास वा मोहित होना, नही का सैवन, गाना, बजाना, नाचना व इनका देखना और इधर उधर व्यर्थ घूमना ये दश दुर्गुण काम से उत्पन्न होते हैं ॥ १ ॥ चुग़ळी खाना बिना विचारे काम कर बैठना, व्यर्थ घैर बांधना, दूसरे की स्तुति खुन जळना, दूसरे के गुणों में दोप और दोपों में गुण स्थापन करना, • बुरे कामों में धन का छगाना, कूरवाणी और बिना विचारे पक्षपात से किसी को दख देना ये आठ दुर्गुण कोध से उत्पन्न होते हैं। इन अठारह

प्रकार के दुर्गुणों और इनके मूळ लोभ को राजकुमार अवश्य छोड़ देवें।

# उपसंहार।

अन्त में कुमारों से निवेदन है कि सदैव अपने जीवनवृक्ष के मूळ को दुराचारक्षणी कुल्हाड़ी से बचाकर सदाचारामृत-वारि से सिञ्चन करते रहें जिससे वह धर्मार्थ, काम, मोक्ष-क्षणी फळों को प्राप्त होकर न केवळ भारतवर्ष ही के लिये प्रत्युत समस्त संसार को सुख और शान्ति धाम बनाने वाळा हो।

परमातमन् हमारे देशीयकुमारों को श्रद्धा, भिक्त, विवेक, उत्साह और बल प्रदान करो जिससे वे पूर्व ऋषियों की भांति सर्व श्रेष्ठ गुणसम्पन्न होकर मनुष्यजीवन का उपरोक्त फल सुचारकपेण प्राप्त कर सकें। जगदीश! हमारे कुमारों की द्रष्टि भारत के पूर्व ऋषियों के उच्चभावों की ओर आकर्षित करो जिससे वे प्राचीन जगनमान्य सभ्यता के श्रिभमानी रहकर अमरीका, इङ्गलैंड, जापान और अन्यान्य देशों की आवश्यक शिक्षा को प्रहण करके भी विचलित न हों किन्तु मधुमिश्वकावत् सबका सार प्रहण करके अपने जीवन को सर्वप्रिय सुमधुर बनाकर पुस्तकरचिता के मनोरथ को सफल करें।

॥ इत्याशास्महे ॥

# सुमनचयन।

## अरोग्यता के नियम।

- १--खास्थ्यलाभ के लिये मनको बुरे विचारों से बचाओं।
- २—सदा प्रसन्नचित्त रहो, निराशा और चिन्ता को रोग की अप्रिम दूर्तिकाएं समफो।
- ३—शरीर से स्पर्श करनेवाली तथा सेवन कीजानेवाली वस्तुएं शुद्ध पवित्र होना चाहिये। तथा शरीर को सदा हर प्रकार की गन्दगी से बचाए रहना चाहिये।
- ध—मल, मूत्र, भूख, प्यास, नीद आदि शारीर के वेगों को कभीन रोको।
- ५—शुद्ध वायु, शुद्ध जल, पवित्र भूमि, विपुलप्रकाश और स्वच्छ आकाश प्रकृति की पांच औपिधयां हैं। इन्हीं को स्वास्थ्यसुधार के उत्तम साधन समभ्मो, वैद्यों की विटिक्ताओं और डाकृरों के डोज़ों से शरीर को औपधालय बनाना अच्छा नहीं है।
- ६ रोगी होकर औषधि द्वारा स्वास्थ्यलाम करने की अपेक्षा रोग से बचे रहना श्रेयस्कर है।

#### भोजन ।

अजीर्ण अनेक रोगों की मूळ है जो भोजन की अनियमता,
 ईर्पा, चिन्ता, भय, कोघ, शोकादि से होता है।

- ८—भोजन खादिष्ट, सुखपाक, पुष्टिकारक और ताज़ी होना चाहिये। गुरुपाक और बाली भोजन आरोग्यतानाशक और तमोगुणी होता है।
- स्मोजन देखने व सूंघने में भी प्रियं होना चाहिये। जिस भोजन को देखने और सूंघने से घृणा उत्पन्न हो वह कदाणि न खाना चाहिये क्योंकि ऐसी दशा में आमाशियकरस भळी प्रकार नहीं बनता।
- १०—भोजन के ठीक पहिले या पीछे कोई शारीरिक या मान-सिक परिश्रम न करना चाहिये, भागना, कूदना, तेज चलना या मनलगाकर पढ़ना भोजन के उत्तम और शीव्र पाकमें वाधा डालते हैं। परन्तु भोजन करके फ़ौरन सोजाना भी हानिकारक है।
  - ११—भोजन को शुद्ध होकर, पवित्र तथा प्रकाशमय स्थान
    में, शुद्ध पात्रों में करना चाहिये।
  - १२—राह चलते, खड़े खड़े, छेटे हुए, भोजन करना सर्वथा अनुचित है, भोजन को सुखासन से बैठकर करो।
  - १३ न बहुत गरम और न बहुत ठंडा भोजन करो। अधिक उप्णा और अति शीत भोजन से दातों और आतों को हानि पहुंचती है।
  - १४—भोजन को यथाशक्ति नियमित समय पर और उचित
    परिमाण में करना चाहियै।

- १५ आयुर्वेद का मत है कि भो जन में प्रथम मिठाई, फिर अलीना तत्पश्चात् लवण और अन्त में खटाई खाना चाहिये। खटाई पहिले खाने से लालाग्रन्थियों के श्वेतसार से यबीज (जब की शकर) बनानेवाले कार्य में वाधा पड़ती है।
  - १६—भोजन को ख़ूब चबा २ कर धीरे २ करना चाहिये। भोजन में शीघ्रता करने से आमाशय को बड़ा कष्ट होता है और दातों का काम आतों को करना पड़ता है।
  - १९—भोजन के पश्चात् कुल्ली अवश्य करनी चाहिये। ऐसा न करने से मुख़ में दुर्गन्धि आने लगती है और दांतीं की जड़ें निर्बल हो जाती हैं।

#### . पान ।

- १८—पीने का पानी खच्छ, निर्गन्ध, स्वादिष्ट और बहता हुआ होना चाहिये। इस प्रकार का ताज़ा पानी सब ऋतुओं में सुखकर है।
- १६ ऋतु और काल का ध्यान रख कर पानी अच्छी मात्रा में पीना चाहिये। अकारण पानी कम पीना और प्यास रोकना प्राणों को हानिकारक है।
- २० पानी पीने की किया चूसने के समान ऊपर के दातों को जीभ के पास लगाकर होना अत्तम है, घटक २ और हु चुक २ का शब्द करते हुए पानी पीना असम्यता का लक्षण है।

- २१-पानी थोड़ा २ पीना चाहिये एकदम सेर डेढ़ सेर पी॰ जाना अच्छा नहीं।
- २२-- प्रातः सूर्योदय से पूर्व वासी पानी पीना (जो ताम्रपात्र में क्या हो तो और भी उत्तम है) बहुगुणकारी है।
- २३— अंघते हुए, सोकर उठे हुए, परिश्रम से थके हुए, घूप से आये हुए, मल मूत्र त्याग कर तुरन्त जल न पीना चाहिये।

### स्नान ।

- २४—प्रत्येक दिन कम से कम एकबार स्नान अवश्य करना चाहिये।
- २५—सदा खच्छ ताज़े पानी से स्नान करना उत्तम है। वर्षा अस्तु को छोड़ नदी तथा तालाब का स्नान विशेष लाभदायक है।
- २६--तैरने की कला प्रत्येक कुमार की सीख लेना चाहिये। तैरने से शरीर के प्रत्येक अवयव की पृष्टि होती है और फेफड़े बलवान होते हैं।
- २७—नहाने के दो घंटे के भीतर भोजन नहीं करना चाहिये और भोजन करके चार घंटे तक स्नान न करना चाहिये। ऐसा करने से पाचनिक्रया में वाधा पड़ती है।
- २८ स्नान एकान्त और प्रकाशमय स्थान में विषस्न या न्यूनातिन्यून यस्त्र पहिने हुए करना चाहिये।

### [ २५१ ]

- २६—हनान विपुछ जल से ख़ूब मसल मसल कर करना चाहिये, तौलियादि से शरीर को घर्षण करते हुए स्नान करने में विशेष लाभ है।
- ३० स्नान में सर्व प्रथम सिर को भली प्रकार घोडाले तत्पश्चात् शरीर के अन्य अंगों पर जल डाले।
- ३१—रोगप्रस्त, यात्रा से आकर, परिश्रम करके, व्यायाम के कारण हांफते हुए या पसीने से छथपथ स्नान करना हानिकारक है।
- ३२—स्नान करके तौछिया आदि मोटे और खुरदरे बस्न से शरीर को पोंछ डालना चाहिये।
- ३३ बीर्यपात होने के बाद तुरन्त स्नान करना लास-दायक है।

### शयन ।

- ३४--रात्रि में जरुरी सोना और जरुरी जागने का सिद्धानत विद्वानों का सम्मत है। रात्रि के १ बजे सोकर प्रातः काल ४ बजे उठवेठना मनुष्य को दीर्घायु विद्वान् और लक्ष्मीवान् बनाता है।
- ३५-दिन की यथाशक्ति कभी न सोना चाहिये।
- ३६ कुमारों को सदा अकेला सोना चाहिये।
- ३७—शयन स्थान प्रकाशमय और हवादार और दुर्गन्धिः रहित होना चाहिये।
- ३८—ओढ़ने के कपड़े हलके और बिछाने के कड़े और साहे तथा स्वच्छ होने चाहिये।

### [ २५२ ]

- ३६-सोते समय शरीर पर न्यूनातिन्यून वस्त्ररखना चाहिये।
- ४०—मुंह ढांक कर तथा दीपक आदि को जलता छोड़कर कभीन सोनाचाहिये। किसो २ को मुंह नीचे करके सोने की आदत पड़जाती है इस प्रकार सोना स्वास्थ्य को हानिकारक है।
- ४१— निद्रा के पहिले मलमूत्र त्याग खस्थ चित्त होकर स्त्रोना चाहिये ।
- ४२—जब तक भली प्रकार निद्रा न आवे व्यर्थ बिछीने पर न लेटना चाहिये। थोड़ी सी दौड़ लगाने तथा ईश्वर का भजन करने से निद्रा शीघ्र आजाती है।
- ४३ रात्रिका भोजन हल्का होनेसे निद्राठीक आती है, रात्रि के भोजन और निद्रा में २ घंटे का अन्तर होना चाहिये।
- ४४—घुटने तक पैर, तथा कर और सिर को ठंडे जल से धोकर सोने से स्वप्नदोष नहीं होता।
- ४५—सोने से पहिले अंडकोप खूब ठंडे जल से कुछ देर तर करने तथा मणि पर शीतल जलकी धार छोड़ने से स्वप्नदोष को बहुत लाभ पहुंचता है।
- ४६ कुमारों को ७ घंटे से अधिक न सोना चाहिये प्रातः काल आंख खुलजाने पर पड़े न रहना चाहिये। निद्रा टूटने पर विछोने से एकदम बाहर होजाना चाहिये।

#### व्यायाम ।

४८—व्यायाम शुद्ध, प्रकाशमय और हवादार स्थान में करना स्वाहिये। व्यायाम करनेका स्थान संकुचित न होना चाहिये।

### [ २५३ ]

- ४६—व्यायाम की किसी भी पद्धति का अनुसरण किया जाय पर उस प्रणाली का उचित ज्ञान प्राप्त करके व्यायाम अच्छे ढंग से करना चाहिये।
- ५० व्यायाम दो बार और उचितमात्रा में करना चाहिये। कुमारों को अत्यधिक व्यायाम उचित नहीं। माथे और बग़लों में पसीना आने पर व्यायाम बन्द कर देना चाहिये।
- ५१—पेट भरे हुए तथा भूखे ब्यायाम न करना चाहिये, धूप में चलकर, धके हुए तथा चिन्तित अवस्था में ब्यायाम से लाभ नहीं होता तथा रोगी, अतिकृश और विह्वल-मनको व्यायाम करना हानिकारक है।
- 4२—व्यायाम से आयेहुए पसीने को तुरन्त पोंछ डालना चाहिये और ब्यायाम करके फ़ौरन लघुशंका करना लाभ-दायक है।
- ५३—सप्ताह में एक दिन ष्यायाम न करके तैल की मालिश करना विशेष लाभदायक है।
- ५४ प्रोफ़ोसर राममूर्ति व्यायाम के लिये नीचे लिखे नियम बतलाते हैं: —
  - (अ) ब्यायाम का अभ्यास क्रमशः करना चाहियै, एक-दम बढ़ा देना उचित नहीं।
  - (ब) जो व्यायाम किया जाय धीरे २ अंगीं पर पूरा ज़ोर देकर किया जाय।

- (स) व्यायाम प्रणायाम के साथ करो अर्थात् श्वास मुंह से न लेकर नाक से लो और पूरक, कुंभक और रेचक करते हुए करो।
- (द) व्यायाम करते समय मन को स्थिर रखना चाहिये और प्रत्येक अगपर व्यायाम के लाभ का चिन्त-वन करते हुए करो।
- (य) व्यायाम कर चुकने पर धीरे २ टहलना चाहिये।
- ५५-व्यायाम करने पर जो खुश्की या गर्मी बढ़ जाती है उसके निवारणार्थ उक्त प्रोफ़ेंसर साहब निम्नलिखित योग बतलाते हैं।

१० बादाम, २० काली मिर्च, दो छोटी इलायची, ३ मारो सौंक, ३ मारो धनियां इन सबको छटांक भर पानी मैं रात को किसी पत्थर या मृत्तिका के पात्र में भिंगो रक्खे, प्रातःकाल बादाम का छिल्का निकाल कर सबको घोट उचिन खांड़, जल मिलाकर सैवन करें। क्रमशः इन पदार्थों की मात्रा बढ़ा भी सकते हैं।

- ५६—मेरे विचार में १६ से न्यून आयु वाले बालकों को सामान्य दौड़घूपादि और इससे अधिक आयु वालों को प्रोफ़ेसर राममूर्त्ति के ढंग की कसरत करनी चाहिये।
- ५७ व्यायाम करते समयं सामने बड़ा शोशा रख कर उसमें व्यायामित अंगी को ध्यानपूर्वक देखते हुए व्यायाम करने से शरीर सुन्दर और सुडौळ होजाता है।

# [ 244]

# व्यावहारिक सभ्यता के नियम

- १—ईश्वरिचन्तवन एकान्त में करना चाहिये। सर्वसाधारण के आने जाने के स्थान पर ईश्वरिचन्तवन करनेवाले वक्षध्यानी कहलाते हैं।
- १—धार्मिक कृत्यों को आस्थासहित और यथाविधि करने का ध्यान रक्खो। उस समय आंखें मटकाना वार्त्तालाप करना उचित नहीं।
- ३—दूसरे के धार्मिक कृत्यों में हस्तक्षेप करना तथा अनादर दिखाना सभ्यता के विरुद्ध है।
- ध—यदि किसी के धार्मिकविश्वास से आप सहमत नहीं हैं तो भी उसकी हँसी उड़ाना उचित नहीं।
- ५—सूने मन्दिरों, मस्जिदों, प्रतिमाओं तथा कबरोंसे घृणित व्यवहार न करो। उनके ऊपर थूकना, पेशाब करना नीचता है।
- ६ मातापिता तथा गुरुवर्ग के आगे सदा नम्रतापूर्वक बर्ताव करो उनके सामने ऐसा कोई कार्य न करो जिससे उनका अनादर होवे। उनके समीप सदा शान्त और गम्भीर-भाव पूर्वक बातचीत करो और उनकी आज्ञा को ध्यान से सुनो।
- अपने से बयोबृद्ध तथा अन्य प्रकार पूज्य पुरुष के अपने यहां आने पर आगे बढ़ कर स्वागत करो और अपने से उच्च आसन पर बिठाओं।

- ८—अपने पूज्य और मान्यपुरुषों के खड़े रहने पर खयं बैठे रहना असभ्यता है।
- ६-अपने सहपाठियों से भी असम्यता का वर्ताव न होना चाहिये। उनके साथ सदा सहानुभूतिसूचक व्यवहार करो।
- १०—अपने को सहवर्गियों से बढ़कर सिद्ध करने की चेष्टा न करना चाहिये ओर न किसी सहपाठी या सहवर्गी को घृणारूपद समभो। यदि किसी कारण अपने किसी सह-वर्गी को आप अच्छा नहीं समभते तो उस पर तथा अन्य पर इस विचार को प्रकट करना सभ्यता और चतुरता के विरुद्ध है।
- ११—दिल्लगी मैं भी गन्दे शब्दों का प्रयोग नहीं करना चाहिये। मज़ाक का विषय ग्रहरा और अलंकारिक होना चाहिये।
- १२—माता, भगिनी तथा अन्य ऐसी ही पूर्ण पवित्र सम्बन्ध वाली स्त्री तथा अपनी मार्या को छोड़ अन्य किसी स्त्री से एकान्त में वार्तालाप न करना चाहिये।
- १३—यदि कहीं स्त्रियां बैठी हों तो कुछ ऐसा शब्द करके जाना चाहिये जिससे उन्हें तुम्हारा आना मालूम होजाय।
- १४ स्त्रियों से बातचीत करते समय उनके मुंह की ओर न ताक कर नीचे दृष्टि करके बातचीत करना चाहिये। आवश्यकता होने पर एक बार ऊपर देख कर फिर नीचे निगाह कर लेना चाहिये।

- १५ जहां स्त्रियां हों उस स्थान के समीप गाना, बजाना, चुटकी देना, खांसना, अकारण ही वहां घूमना तथा बात-चीत करने की चेष्टा करना बड़ी असभ्यता है।
- १६—िस्त्रियों को स्नान करते, कपड़े पहिनते हुए ताकना दुष्चरित्रता का चिन्ह है।
  - १७ स्त्रियों के साथ लड़ना तथा वादविवाद करना पुरुषों को शोभानहीं देना।
- .१८—नीच संगतिसे सदा दूर रही, नशेवाज़, व्यभिचारियों से आवश्यकता पड़ने पर भी पहिले तो बातचीत करना टाल दो, यदि ऐसा न कर सको तो थोड़ी बात करके टाल दो।
  - १६ कुमारों को स्त्रियों भीं न बैठना चाहिये। इससे स्त्रभाव में स्त्रणता आजाने का भय है।
- .२०—भारतीय सभ्यता बालकों को बालिकाओं के साथ खेलने का निषेध करती है।
  - २१—िकसी से शोघ ही अति घनिष्ठता, उत्पन्न करना अच्छा नहीं और फिर एकवार मित्र बनाकर उससे साधारण-सी बातों पर रूडना और मित्रता तोड़ना सभ्य व्यवद्वार नहीं है।
- २२ सभा में कभी ऐसे स्थान पर न बैठे जहां से कोई उठा दें और न बहुत नीचे स्थान पर खड़ा होवे। अपनी उम्र और पदके अनुसार स्थान पर बैठना उच्चित है।

- २३ सभा में बैठकर उसके नियम का पाछन करो। सभा की कार्यवाही में असुविधा न डालो। सभा में किसी के व्याख्यान देते हुए बातचीन न करो। बाजा बजाना, सीठो देना, शोरगुळ मचाना असभ्यता है।
- २४-यिद सभा में बोलने की इच्छा हो तो सभापित की आज्ञा से बोलो। सभापित के बिना सम्बोधन किये कुछ भी कहने लगना गँवारपन है।
- २५ अपने प्रत्येक व्यवहार में दूसरे की सुविधा, मान मर्थ्यादा और भाव का ध्यान रखना व्यवहारकौशल की कंजी है।
- २६—अपनी चाल, ढाल और व्यवहार में बांकापन लाने का कभी प्रयत्न न करना चाहिये।
- २७ मुंह से कभी अशुभसूचक, घृणोत्पादक और अनादर अथवा उपेक्षाव्यक्षक शब्दों का प्रयोग न करना चाहिये।
- २८—जिन शब्दों का शुद्धउद्धारण तथा प्रयोग ज्ञात न हो उन्हें व्यवहार न करना चाहिये।
- २६—शरीर तथा वस्त्रों की स्वच्छता सम्यता के अन्तर्गत है पर प्रत्येक क्षण अपनी नाक कान की देखते ग्हना और वस्त्रोंको भाडना टिंगरापन है, सभ्यता नहीं।
- ३०—इस बात का सदा ध्यान रक्को कि प्रत्येक छोटेसे छोटा कार्य एक बड़ी आदत का बीज हो सकता है इस छिये भूळ कर भी खोटा काम न करो।

# स्वप्नदोष ।

#### लचगा।

निद्वाकाल में वीर्थ के विरेचन को स्वप्नदोप कहते हैं। भाजकल प्रतिशत एक पुरुष भी ऐसा मिलना कठिन है जो स्वप्नदोष वा स्वप्नप्रमेह का शिकार न बना हो । यह रोगविशोषतः नवयुवकों में पाया जाता है। कामविषयक विचार जब मस्तिष्क में पैदा होते हैं तो मस्तिष्क के इस केन्द्र में क्षोभ उत्पन्न होकर सुप्झासे कटि में होता हुआ नाड़ियों द्वारा शिश्न में पहुंचता है अथवा शिश्न, अष्टीला ग्रस्थि आदि में से क्षोभ उठकर मस्तिष्क में जाता और वहां से प्रतिक्षिप्त होकर फिर शिश्न में आता है। इस उत्तेजना के पहुंचने से शिश्न के स्पंजाकार पदार्थ में रक्त बढ़ता है जो उसको फौला कर आकार में बढा देता है, शिश्नपेशियां उत्तेजित होकर संकुचित होजाती हैं जिससे रक्त वाहिनियां पीछे से दब जाती हैं और रक्त के पीछे न छौटकर वहीं बंद होजाने से शिष्टनहर्ष बना रहता है, मांस पेशियों के संकोच का प्रभाव जब शुक्राशय, शुक्रवाहिनी और अष्ठीला आदि पर पड़ता है तो शुक्राशय संकुचित होकर बीर्य को बाहर फेंक देता है। लिङ्गहर्ष के पीछे वीर्यश्राव होने का यही कारण है।

योरुप के वर्त्तमान अन्वेषकों ने हज़ारीं पुरुषों में अन्वेषण कर निश्चित किया है कि कभी २ शुकाशय में सञ्चित शुक्र का स्वप्न में क्षय होजाना स्वाभाविक है, कुछ वैद्वानिकों के मत में बलवान पुरुष के लिये महीने में एक वा दोबार स्वप्न दोष होजाना विशेष हानिकारक नहीं है परन्तु जितना ही शोध होगा उतना ही शारीरिक और मानस्तिक निर्वलता का कारण होगा अतएव नियमित आहार विहार और शुद्ध विचारों से जितनो भी संख्या कम कीजासके अच्छा है।

गाद्रनिद्रा में स्वप्तदोष नहीं होता है किन्तु निद्रा के आरम्भ वा अन्त में जिस समय निद्रा पूर्णावस्था में नहीं होती तब जो विचार मनमें होते हैं वा जिन विचारों को ओर निद्रा से पूर्व विशेषतया प्रवृत्ति होती है वैसे ही अथवा कुछ २ बदल कर दिखाई देते हैं। जा लोग जाग्रत अवस्था में ऐसे कार्य करते हैं जिनसे मन दूपित हो कामोद्दीपन होता है वे स्वप्न में उपस्थ पर इस प्रकार प्रभाव डालते हैं कि वह तेजी में आकर अथवा वैसे ही बीर्यकांप में से बीर्य को आकर्षण कर द्रवित कर देता है। कोई विद्वान इसकी शुक्रमेह मानते हैं और किन्हीं २ के मतानुसार यह वातप्रधानप्रमेहों के अन्तर्गत है परन्तु यह वातप्रमेहों की भांति असाध्य नहीं है किन्तु उत्तम औषित्र, सुपथ्यसेवन और मनःसंयम से साध्य है। आयुर्वेद में शुक्रमेह के लक्षण इस प्रकार वर्णित हैं:—

मलमूत्रादिवेगेन तथा कामस्य वेगतः।
स्त्री स्पृष्टि दृष्टि स्मरणादिपरेतः पतेत्तथा॥
निद्रायां रमणीमङ्गानुभवात्संपतेदिप ।
रोजेऽतिमबले शिशने शिथिलेऽपि च तत्पतेत्॥

## तन्द्रावेशेयशयने तत्पतेदतएव चा

अर्थात्— "शुक्रमेही का वीर्य मल मूत्र तथा काम के वेग से अथवा किसी सुन्दरी स्त्री को स्पर्श करने, देखने या स्मरण करने से ही पतित होजाता है निद्रा या तन्द्रा की अवस्था में स्त्रीसंग का अनुभव करने से वीर्यपात होजाता है"। कारण्।

स्वप्नदोष का प्रधानकारण ब्रह्मचर्यनाश अर्थात् आठ प्रकार के मैथुनों में से किसी में प्रवृत्त होजाना, मानसिक कुकरुपनाएं तथा प्रकृत्तिवरुद्ध मैथुन ( हस्त मैथुन गुदा मैथुन पशु मैथुनादि ) हैं। आयुर्वेदविज्ञान में लिखा है:—

योनात्मवानविधिना कुरुते रेतसो व्ययम् ।

शुक्रमेहाभिधस्तस्य गदो भवति दारुणः ॥

अर्थात्— "जो मृद्ध पुरुष विधि रहित अर्थात् अति स्त्री प्रसङ्ग, अयोगिगमन चा हस्तमेथुनादि द्वारा अपने वीर्य को निकालता है उसको दारुण शुक्रमेह से पीड़ित होना पड़ता है "। दुराचार से जब वीर्यपात किया जाता है तो वीर्य को रोकनेवाली शिराएँ ढीली पड़ जाती हैं, नसों में वायु भर जाती है और थोड़े से मनोविकार से वीर्यपात होजाता है।

परन्तु पाश्चात्य—आयुर्चेदत्त वीर्य की सम्पूर्ण शरीरस्थ नहीं मानते उनका विचार है कि वीर्य सीधा रक्त से उत्पन्न होता है और मनोविकार होने पर अगडकोश अपनी क्रिया द्वारा एक द्रव उत्पन्न करते हैं यही वीर्य है। परन्तु वीर्यनाश से शरीर को हानि पहुंचती है और अप्राकृतिक मैथुन खप्नदोप का प्रधानकारण है इस विषय में दोनों एक मत हैं।

कामोद्दोपक विचारों से यदि मनुष्य मन को नहीं रोकता तो वह कुछ मिनटों में अगली दशा में परिवर्तित होजाता है जिससे अएड और शिश्न में अधिक मात्रा में रक आने लगता है, श्वास और नाड़ी को गति तेज होजाती है, शरीर में उप्णाता और हदय की धड़कन बढ़ जाती है उस समय कुछ देर के लिये पुरुष की बुद्धि नष्टसी होजाती है, वह अपने को संभाल नहीं सकता और यह अवस्था यदि अविलम्ब नहीं रुकती तो शुकाशय भर कर शुक्रप्रणाली द्वारा शुक्र आगे पहुंचने लगता है यदि इस दशा में पुरुष अपने वीर्य निस्सरण को किसी प्रकार रोकता है तो वह सूख कर शुक्राश्मरी पैदा कर देता है। स्प्रदोष वा अन्य किसी प्रकार से वीर्य निकलने पर आवश्यक है कि तुरन्त पेशाब करे ताकि मूत्रप्रणाली में शुक्र के बिन्दु जमकर मूत्राघातादि रोग न उत्पन्न करें।

मानसिक विकारों के अतिरिक्त निम्न लिखित कारणों से भी स्वप्नदोष होजाता है।

१—अत्युष्ण तोक्ष्ण अञ्चपान, मद्य, तम्बाङ्ग, चाय, काफ़ी तैळ, मिर्च, खटाई, मसाले आदि उत्तेजक पदार्थों का सेवन करना, पौष्टिक और स्वादिष्ट पदार्थों का बहुतायत से सेवन कर किसी प्रकार का व्यायाम न करना।

२-शिश्न के अग्रचर्म के बहुत तंग होजाने से उसके अग्र भाग पर मैल जम कर खाज पैदा करता है जिससे मनुष्य हाथ से मलते हैं और वीर्यकोष में एक प्रकार की गति पैदा हो स्वप्नदोष का कारण होती है।

३—मूत्रयंत्रों (बृक्क) के विकार वा गुदा के ब्रण, भगत्द-रादि रोग वा गुदा में उत्पन्न हुए क्रमि शिश्नहर्ष का कारण बन स्वप्नदोष को उत्पन्न करते हैं।

8—शुकाशय पर दवाव पड़ना, यदि निन्द्रावस्था में मूत्राशय भरा हुआ हो और पुरुष पीठ के भार सोवे तो मूत्रा-शय का सारा बोक्त शुक्राशय पर पड़ कर क्षोभ उत्पन्न कर स्वप्नदोष का कारण बनता है।

५—यदि कब्ज़ हो तो गुदा के फूळ जाने से शुक्राशय पर दबाब पड़ता है जिससे चिरस्थायी मलबद्ध हो स्वप्न-दोष को उत्पन्न करता है।

६—तथा कोई निरन्तर तीव्र चिन्ता और मानसिक थकान भी स्वप्नदोष के हेतु हैं।

## चिकित्सा ।

"संक्षेपतः क्रियायोगो निदानपरिवर्जनम्" इस आचा-योंकि के अनुसार जिन २ कारणों से स्वप्नदोष उत्पन्न होता है उनको दूर किया जाना उसकी चिकित्सा है। ऊपर लिखा जाचुका है कि स्वप्नदोष अधिकतर मानसिकदोषों से ही होता है अतएव इसके निवारणार्थ मनःसंयम की विशेष आव-श्यकता है। "मानसो ज्ञान विज्ञान धेर्य स्मृति समाधिभिः" मानसिक रोग ज्ञान विज्ञान धेर्य स्मृति समाधि द्वारा दूर होते हैं। इसके अतिरिक्त निम्न लिखित उपायों का अवलम्बन किया जाय।

१—चिन्ता को परित्याग कर अपनी इच्छाशक्ति को प्रबल बनाना चाहिये। रात्रि को सोने से पहले बलपूर्वक प्रतिज्ञा करनी चाहिये कि मेरे मनमें कोई दुष्टिविचार नहीं आसकता; निम्नलिखित वेदमंत्रों को अर्थविचारपूर्वक उच्चारण करना चाहिये, स्मरण रहे कि बिना अर्थ समभ्ते केवल मंत्र पढ़ने से लाभ नहीं होसकता।

अजिष्माद्यासनाम चाभूमानागसो वयस्। जायत्स्वप्नः संकल्पः पापीयं द्विष्मस्तं स ऋच्छतु योनो द्वेष्टितमृच्छतु॥

अर्थात्—"परमातमन्! हम सर्व निर्दोष बनें जिससे हम सव आज ही विजय प्राप्त कर सकें और उन्नत बनें। जो जागृति के समय अथवा स्वप्न में आनेवाला बुरा विचार है वह उसके पास चला जावे जिसका हम सब एक मत से द्वेष करते हैं या जो अकेला हम सबों से द्वेष करता है"।

यदाश्रसानिःश्रसाभिशसो पारिम जायतो यत्स्वपन्तः, स्रग्निर्वश्वान्यप दुष्कृतान्यजुष्टान्यारेस्रस्मदृधातु।

अर्थात्— "जागते तथा सोते हुए कुछ इच्छापूर्वकया अनिच्छापूर्वक या पूर्ण इच्छापूर्वक जिन दुष्ट विचारों को मैंने कियाहो अग्निदेव उन सब को मेरे मन से दूर हटाइये " इस संकल्प के साथ यह विचार भी दृढ़ करना चाहिये कि जब कोई बुरा स्वप्न मुफ्ते आये मेरी नींद खुल जाय।

ऐसो प्रार्थना से मन बलवान होता है क्यों कि ब्रह्म की उपासना से मन को बल प्राप्त होता है, मार्नासक कुसंस्कार दूर होकर स्वामिमान की जागृति होती है। अभ्यास से विदित होता है कि जब इस प्रकार का दूढ़ संकल्प कर रोगी अपनी इच्छाशिक को प्रबल बना लेता है तो किसी दुर्विचार का स्वप्न आते हो बिस्तर से उठकर साचधान हो जाता है।

- (२) रात्रिको भरपेट भोजन नकरो और जब भोजन पच जाय तबु शयन करो सोनेसे कुछ देर पहले जल न पियो जिससे मूत्राशय पर दबाब न पड़े रात्रिको जितनी बार आंख खुले उठकर पेशाब करो।
- (३) शिश्न के अग्रभाग पर जो मेल जम जाता है उसे नित्य जल से घोकर शुद्ध करते रहो, सोते समय १ सेर ठंडे जल से अंडकोष घोडालो घोते समय जल की घारा डालना चाहिये हाथ से न मसलें।
- (४) शुक्राशय के पीछे गुदा वा आंतों के भरे होने से शुक्राशय पर दबाव न पड़े इसके लिये आवश्यक है कि पीठ के भार न सोया जाय, यदि चित्त सोने की आदत पड़ गई हो और उससे नित्य स्वप्नदोष होजाता हो तो कोई कपड़ा बांध कर उसकी पीठ को ओर गांठ लगावें ताकि सीधा न सोया जाय इसके लिये एक प्रकार की पैटी भी बनती है

जिसको कसके सोने से मनुष्य सीधा नहीं सो सकता है, यदि फिर भी उपस्थ में जैतन्यता होजावे तो विद्वान वैद्यों ने एक प्रकार के छल्ले तैयार किये हैं जो सोते समय उपस्थ में डाले जाते हैं जब सोते समय चैतन्य होकर उपस्थ स्थूल होता है तब उन छल्लों के कांटे चूभने से मनुष्य की निद्रा खुळ जाती है और वह स्वप्नदोष से बच जाता है।

ब्राह्ममुहूर्त में जब आंख खुले तुरन्त उठकर पेशाब करों और फिर न सोओ, स्वप्नरहित निद्रा का लासकना स्वप्नदोष का सबसे बढ़िया उपाय है। मध्य रात्रि के समय जब प्रगाह निद्रा आती है उस समय स्वप्न भी नहीं आते यदि कोई पुरुष उसी समय तक सोवे जब तक गाढ़ी नींद आती हो और नींद दूटजाने पर तुरन्त उठ बैठे तो उसे स्वप्नदोष का भय नहीं रहता। हम प्रायः यों ही बिस्तर पर लेट जाते हैं और पड़े २ करवटें बदला करते हैं चाहे नींद आवे या न आवे ऐसे ही समय में कामुकता के भाव उत्पन्न होते हैं।

- (५) चिन्ताग्रस्त रहने से भी खप्तदोष होजाना है और चिन्ता का स्वास्थ्य पर भी बहुन बुरा प्रभाव पड़ता है अतएव जिस अवस्था में रही अपने को उत्साह और आनन्दयुक्त रक्खो जो युवक अपने को शुद्ध और खुळी हवा में हास्ययुक्त रक्खेगा वह आरोग्य स्हेगा और खप्तरोष से बच जायगा।
- (६) अजीर्ण से मन्दाग्नि होकर स्वप्नदोष का कारण बन जाती है उसके नाश करने के लिये सर्वोत्तम उपाय उपवास

है नियम पूर्वक उचित समय में उपवास करने से खप्तदीप दूर होजाता है, उपवास के समय भांति २ की मिठाइयों से पेट नहीं भरना चाहिये किन्तु निराहार रहने का नाम उपवास है। आवश्यकता पड़ने पर शुद्ध जल अथवा जल में नीबू का इस निचोड़ कर पीवें यदि ऐसा करने में अशक्य हों तो थोड़ा सा फलों का रस पीसकते हैं उपवास की समाप्ति पर दुग्ध अथवा सुपच लघु मोजन करें। ऐसा उपवास महीने में दो वा एकवार अवश्य करना चाहिये।

#### जलचिकित्सा ।

स्वप्तरोप के रोगों को शीतलजल के उपयोग से बहुत लाभ होता है। देखों अरोग्यता के नियम नं० ४४-४५। जलके भीतर ठंडे पानी में शिश्न का अग्रभाग रखकर उसके आगे का चमड़ा थोड़ा खींचकर आहिस्ते २ दूसरे हाथ की उंगली से घर्षण करने से विशेष लाभ होता है पर स्मरण रहे कि घर्षण शिश्न के अग्रचर्म ही पर किया जाय न कि स्नायु पर, इस प्रयोग के लिये बैठने का उचित प्रबन्ध करना चाहिये और यह किया ऐसे ही साह्यिक भाव से की जानी चाहिये औसे कोई अपने कान नाक के मैल को धोडालता है अर्थात् मन में किसी प्रकार की कामोचीजना नहीं होनी चाहिये।

## श्रौषधिचिकित्सा ।•

यदि स्वप्नदोष के रोगी को कब्ज़ हो तो निम्निलिखित औषिधियों के सेवन से दूर करें। छोटी हर्र ५ माशाः, सोंफ ३ माशा मिश्री ३ माशा इनको पीस दूधसे छेनी। सोते समय बड़ी हर्र का चूर्ण ३ माशा शहद १ तोला में मिला चाटें अथवा इड़ का मुरब्बा खावें। अथवा घृत में मुनी छोटी हर्र का चूर्ण ४ से ६ माशा तक सेंधव लवण के साथ खावें। वा १ तोला बनफ़शा ६ माशा फूल गुलाब मिला काथकर पीवें।

स्वप्नदोष के लिये निम्न लिखित योग सरस्र और अनुभवः सिद्ध हुए हैं।

- १—िंगळोय का सत २ तोले, सफोइ मूसली ४ तोले, तालमखाना ६ तोले, मखाने की ठुरीं ८ तोले, मिश्री १० तोले, सबको कूट पीस कपड़ छानकर छै २ माशे साय प्रातः गोदुग्ध के साथ सैवन करने से १ मास में स्वमदोष दूर होगा।
- २-एक तोला बबूल के गींद को आध्याव जल में रात्रि के समय मिगोदे पातःकाल मल छान २ तोला मिश्री मिला पीने से २ सप्ताह में खप्तदीष दूर होगा।
- ३—छै मारो सूखे आंवलों के चूर्ण को मधुके साथ मिला-कर चारों ऊपर से शकर मिला हुआ चावलों का मांड पीने से ३ सप्ताह में प्रमेह व खप्तरोप दूर होगा।
- ४—बबूल के कोमल पत्ते ओर कोमलफिट्यों को सायामें सुखाकर चूर्ण करले किर उसमें सममाग मिश्री मिला छै २ मासे प्रातः व सायंकाल तीन सप्ताह तक जलके साथ सेवन करने से लाभ होगा।

- ५—काग़ज़ी बादाम की गिरी २, चीनी, ताज़ागोघृत, सत-गिलोय तीन तीन माशे, मधु ६ माशे से मिला कर चाटने से १ सप्ताह में लाभ होगा।
- ६—शतावर ८।, तालमखाना ८।, केशर ३ माशा, कोंचबीज ८। गुलक्८ ८, जायफल ३ माशा, मिश्री ८॥। (तीन पाव) इन सब को कूट पीस कपड़छन कर १ तोला सायं प्रातः गोदुग्ध से सेवन करें।
- 9—हरे आंवले का रस १ तोला, शुद्ध शिलाजीत २ रत्ती, सतिगिलोय १ तोला इनको मिला सब के बराबर मिश्री मिला ४० दिन सैवन करें।
- ८ बटका ताज़ा दूध १६ बूंद एक महीने तक बतारों में डाल कर नित्य प्रातःकाल सेवन करना।
- ह—सफ़ेदम्सली, कवाबचीनी, सतिगलीय इन तीनों को समान भाग ले चूर्ण करें। इसकी ६ रत्ती मात्रा आंवले के भीगे पानी से बा हरे आंवले के रस से सेवन करें।
- १०—सफेद्मूसली १॥ माशा, जायफल ४ रत्ती, आंबला १॥ माशा इनको मिश्री व मक्खन में मिला कर खावें।
- ११—प्रातःकाल १ वा २ पके केले शहद के साथ खाने से स्वप्नदोष दूर होता है।
- १२ चोबचीनी का चूर्ण १ तोला, मिश्री १ तोला, घृत १ तोला प्रातःकाल दुग्ध के साथ सेवन करें।
- १३—भूसी ईसबगोल १ तोला, सिंघाड़ा सूखा २ तोला, छुहारा ४ तोला, मिश्री ७ तोला लेकर चूर्ण बनावें एक तोला

नित्य प्रातःकाल पाव भर गोदुग्ध के साथ सेवन करने से २ सप्ताह में लाभ होगा।

१४ — "लप्ने शुक्रच्युतिनंस्याइ यदि चाद्यात् सुरिप्रयम्" आयुर्वेद वि०। स्रोते समय १ मारो कवावचीनी का चूर्ण भाग सम मिश्री वा शहद के साथ सेवन करने से स्वप्नदोष दूर होता है।

१५—रसों में चन्द्रप्रभावटी, चन्द्रोद्य, मकरध्वज, (हल्दो सत गिलोय शहद के साथ चाट ऊपर से दूध पीना) बंगेश्वर व बसन्तकुसुमाकर रस स्वप्नदाप की एक-मात्र अचूक औषधियां हैं। परन्तु रसादिक औषधियां प्रामार्णिक और चतुर वैद्य की होनी चाहिये अन्यथा लाभ के स्थान में हानि होने की सम्भावना है।

औषि सेवन में पथ्य से रहने का सदा ध्यान रक्ला जाय, स्वप्नदोष के रोगी को गरम मसाला, लालमिर्च, खटाई तथा गरिष्ट और बादी वस्तुएं सेवन न करनी चाहिये। रोग का ज्ञान होने पर लज्जा को छोड़ कर तुरन्त ही सहदय और अनुभवी वैद्य से निवेदन कर उपचार करना चाहिये।



# पाठ्यग्रंथों की सूची।

- १-अथवंत्रेद का ब्रह्मचर्यसूक
- २—सत्यार्थ प्रकाश तृतीय समुहास खा० द्यानंद सरस्वती
- 3-ब्रह्मचर्य विज्ञान पं० जगन्नारायणदेव शर्मा
- ४-ब्रह्मचर्य संदेश पं० सत्यवत सिद्धान्तालंकार
- ५—स्वप्नदोप विद्याचाचस्थति पं॰ गणेशदत्त शर्मा
- ६—खप्रदोषाङ्क धन्वन्तरि विजयगढ़
- ७-व्यावहारिक सभ्यता प॰ गणेशदस शर्मा
- ८-हमारे शरीर की रचना डा० निलोकीनाथ वर्मा
- **:**—खास्थ्यरक्षा हरिदास वैद्य
- १० अनीति के पथ पर महात्मागांधी
- ११-कांग्रेस चरितावली स्यंकुमार वर्मा
- १२-भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास प्रो० रामदेव
- १3-भारतवर्ष का इतिहास स्व॰ लाला लाजपितराय
- १४—राज्य प्रबंध शिक्षा रामसंद्र शुक्त
- 1 Help's series, Pro, Helps
- 2 What a young man ought to know & Stall
- 3 India what can teach us. Pro. Max Muller
- 4 Students' Mannual Jhon Todd
- 5 Book of good manners. James A. Richard
  - 6. Hand book of scout master, S. N. C. America
  - 7. Principles of psychology, James William.

# कुमारकर्त्तव्य के विषय में कतिपय सम्मतियां

श्रीमान् पं० गिरीशचन्द्र शर्मा व्याकरणाचार्य काशी-

"कुमारकर्त्तव्यनामकपुस्तकं कुमाराणां शिक्षाप्रदमतः कुमारेरवश्यमेवावलोकनोयम्"

श्रीमान पं॰ प्यारेलाल शर्मा शास्त्री प्रोफ़ेसर मेरठ कालिज— "कुमारकर्त्तव्य पुस्तक बहुत योग्य ढंगपर लिखी गई है कुमारों के पढ़ने योग्य है लेखक ने पक्षपात को बिल्कुल हदय से पृथक् कर दिया है"

श्रीयुत् पं॰ रामनारायण मिश्र B. A. हेडमास्टर हिन्दू यूनिवर्सिटी हाईस्कुल काशी—

"कुमारकर्त्तव्य के रचियता ने इस पुस्तक की बनाकर बालकों का बड़ा उपकार किया है" इत्यादि

श्री रायबहादुर ठा॰ उमासिह न्नेयरमैन शिक्षाबोर्ड इटावा-भाषा भावुकता भरी, भाव अनूपम भव्य । भारत उद्धारक बनो, पढ़ कुमारकर्त्तव्य ॥

मान्यवर बाबू आर० बी० माथुर B. A., L. T., F. R. A. S. हेडमास्टर सनातनधर्म हाईस्कूळ इटावा

"I have gone through Kumar Kartavya, a book specially written for our boys to put them on the right track for improving both their body and mind. E. T. C."

पुस्तक मिलने का पताः--

मेनेजर पाठक साहित्यसदन, इटावा